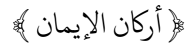
# Shtyllat e besimit



[ Shqip – Albanian - ألباني [ Shqip

Universiteti Islamik i Medinës

Përktheu: Lulëzim Blaka

Redaktoi: Enes Goga

۲۰۰۹ - ۱۶۳۰

islamhouse...m



# عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية

ترجمة: لولزيم إدريس بلاكا مراجعة: أنس غوغا

r... - 15.4.
islamhouse...

### Hyrje

Kushtet e imanit janë: Besimi në Allahun, besimi në Melekët e Tij, besimi në Librat e Tij, besimi në të Dërguarit e Tij, besimi në Ditën e Fundit dhe besimi në Kaderin e Tij qoftë i mirë apo jo i mirë.

Allahu i Lartësuar thotë:

"...por mirësi e vërtetë është ajo e atij që i beson Allahut, Ditës së Fundit, melekëve, librit, të Dërguarve..." (El Bekare ۱۷۷).

"...Secili i besoi All-llahut, engjëjve të Tij, shpalljeve të Tij, të Dërguarve të Tij. Ne nuk bëjmë dallim në asnjërin nga të Dërguarit e Tij..." (El Bekare Yoh).

"Ne çdo send e kemi krijuar me kader (caktim)." (El Kamer £9).

Thotë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Imani është të besosh Allahun, Melekët e Tij, librat e Tij, Ditën e Fundit dhe të besosh në Caktimin (Kaderin) qoftë i mirë apo jo i mirë" (Muslimi).

Imani është fjalë me gjuhë, bindje me zemër dhe veprim me gjymtyrë, shtohet me punë të mira dhe pakësohet me mëkate.

Allahu i Lartësuar thotë:

اإِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ وَيَتَوَكَّلُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ عَلَيْ اللَّهِمْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ ٱلمُؤْمِنُونَ حَقَّا لَّهُمْ دَرَجَلَتُ عِندَ وَمِمَّا رَزَقَنَّهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ [سورة الأنفال: الآية ٢-٤].

"E, besimtarë të vërtetë janë vetëm ata, të cilëve kur përmendet Allahu u rrënqethen zemrat e tyre, kur u lexohen ajetet e Tij u shtohet besimi, dhe që janë të mbështetur vetëm te Zoti i tyre. Dhe, të cilët falin namazin dhe nga ajo, me çka Ne i furnizuam, ata japin. Të tillët janë besimtarë të vërtetë dhe për këtë kanë vende të larta te Zoti i tyre, kanë falje dhe kanë furnizim në mënyrë të ndershme." (El Enfal γ-٤).

"...Kush nuk i beson Allahut, engjëjve të Tij, librave të Tij, të dëguarve të Tij dhe ditës së fundit, ai ka humbur tepër larg." (En Nisa' ١٣٦).

Imani mundet me qenë me gjuhë, p.sh. Përkujtimi i Zotit (dhikri), lutja (duaja), urdhërimi në të mirë dhe ndalimi nga e keqja, leximi i Kur'anit e të ngjashme. Mundet me qenë edhe me zemër, p.sh. Bindja në Njësinë e Allahut në Zotërim, në Adhurim, në Emrat e Cilësitë e Tij dhe në obligimin e adhurimit të Allahut Një e të pa shoq dhe gjithë çka hyn në të qoftë nijet apo qëllim.

Në përkufizimin e besimit hyjnë edhe punët e zemrës, siç janë: Të dashurit e Allahut, frika e shpresa ndaj Zotit, mbështetja në Të (tevekkuli) e të ngjashme. E hyjnë në këtë përkufizim edhe veprat e gjymtyrëve, siç janë: Namazi, agjërimi dhe kushtet tjera të Islamit', Lufta' në Rrugën e Allahut, kërkimi i dijes e të ngjashme.

Allahu i Lartësuar thotë:

"...kur u lexohen ajetet e Tij u shtohet besimi..." (El Enfal Y).

"Ai është që në zemrat e besimtarëve dhuroi qetësinë për ta shtuar ata bindjen në besimin e vet që kishin." (El Fet-h <sup>£</sup>).

Imani shtohet sa herë që shtohen veprat e mira të robit dhe ato me të cilat i afrohet Zotit dhe pakësohet sa herë që pakësohen veprat e mira të tij dhe ato me të cilat i afrohet Zotit. Gjithashtu ndikojnë edhe mëkatet: Nëse mëkati është shirk i madh, apo kufër i madh, atëherë zhvlerësohet esenca e besimit të ligjshëm dhe e ka prishur besimin, e nëse mëkati është diç tjetër nga këto, atëherë zhvlerësohet përsosmëria e tij e obliguar, njolloset pastërtia e tij dhe dobësohet.

YPërpjekja apo xhihadi.

Zekati dhe Haxhi.

Allahu i Lartësuar thotë:

"S'ka dyshim se Allahu nuk falë (mëkatin) t'i përshkruhet Atij shok (shirkun e madh), e përpos këtij (mëkati) i falë kujt do..." (En Nisa' ٤٨).

"Ata betohen në Allahun se nuk kanë thënë (asgjë të keqe), e në të vërtetë, kanë thënë fjalë të kufrit, dhe mohuan pas besimit të tyre" (Et Teube  $^{\vee\xi}$ ).

Thotë i Dërguari i Allahut sal-lall-llahu alejhi ve sellem: "Nuk është besimtar laviri gjatë laviritetit të tij, e as hajni nuk është besimtar gjatë hajnisë, e nuk është besimtar as ai që pin verë gjatë pirjes së saj" (Buhariu dhe Muslimi).

## Kushti i parë: Besimi në Allahun e Lartësuar

#### \.Realizimi i këtij besimi

Realizohet besimi në Allahun e Lartësuar me këto që vijojnë:

E para- Bindja se kjo kreaturë e ka Një Zot të Vetëm, që Vetëm Ai e krijoi, e zotëron dhe e udhëheqë, i ndryshon çështjet e saj, me furnizim, me fuqi e me vepër, duke e gjallëruar dhe duke e vdekur, duke i bërë dobi dhe duke e dëmtuar. Zot që nuk ka tjetër pos Tij, bën Vet ç'të dojë dhe gjykon si të dojë, e lartëson kënd të dojë dhe e poshtëron kënd të dojë, në dorë të Tij është mbretërimi i qiejve dhe tokës e që është i Gjithfuqishëm mbi çdo gjë, që di çdo gjë, i panevojshëm për ndokënd. E gjithë çështja është në dëshirën e Tij, e gjithë e mira është në dorën e Tij, nuk ka shoq në punët e Tij, e as mbizotërues mbi të në çështjet e Tij. Përkundrazi, e gjithë kreatura, qofshin melekët, njerëzit apo xhinët janë robër të tij, që nuk dalin nga zotërimi i Tij, fuqia e Tij e as nga dëshira e Tij, qoftë i Lartësuar. Punët e tij nuk janë të kufizuara, e as nuk kufizohen me numër, e të gjitha këto specifika janë të vërteta vetëm për Të të Vetmin e të pa shoq, e nuk i meriton ato askush pos Tij dhe nuk lejohet përshkruarja dhe vërtetimi i ndonjërës prej tyre për dikë tjetër pos Allahut të Lartësuar.

Thotë Allahu i Lartësuar:

ا يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ وَآلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فِرَاشًا وَٱلسَّمَاتِةِ بِنَاءً لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴿ اللَّمَاتِ مَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فِرَاشًا وَٱلسَّمَاتِةِ بِنَاءً وَأَنزَلَ مِنَ ٱلشَّمَاتِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ ٱلثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَّكُمْ ... ﴾ وأنزَلَ مِنَ ٱلشَّمَاتِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِن ٱلثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَّكُمْ ... ﴾ [سورة البقرة: الآيتان ٢١ ، ٢٢].

"O njerëz, adhurojeni Zotin tuaj, i cili ju krijoi juve edhe ata që ishin para jush ashtu që të jeni të devotshëm. Ai, i cili për ju bëri tokën shtrat (vendbanim), e qiellin kulm, e prej qiellit ju lëshoi shi me të cilin ju siguroi lloje të frutave si ushqim për ju..." (El Bekare ۲)-۲).

ا قُلِ ٱللَّهُمَّ مَالِكَ ٱلْمُلْكِ تُؤتِّ ٱلْمُلْكِ مَن تَشَاءُ وَتَنزِعُ ٱلْمُلْكَ مِمَّن تَشَاءُ وَتَنزِعُ ٱلْمُلْكِ مِمَّن تَشَاءُ وَتُذِلِّ مَن تَشَاءُ وَتُذِلِّ مَن تَشَاءً بِيَدِكَ ٱلْخَيْرُ ۚ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ تَشَاءُ وَتُذِلُ مَن تَشَاءُ وَتُذِلُ مَن تَشَاءً بِيَدِكَ ٱلْخَيْرُ ۚ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ قَديرٌ لَتِهَ ﴾ [سورة آل عمران، الآية: ٢٦].

"Thuaj: "O Allah, Sundues i çdo sendi, Ti ia jep pushtetin atij që do, Ti ia heq prej dore pushtetin atij që do dhe e përul atë që do, e lartson atë që do. Çdo e mirë është në dorën Tënde, vërtet, Ti ke mundësi për çdo gjë!"" (Ali Imran <sup>٢٦</sup>).

"Nuk ka asnjë gjallesë në tokë që Allahu të mos ketë garantuar furnizimin e saj, Ai e di vendbanimin dhe vendstrehimin e saj (pas vdekjes). Të gjitha (këto) janë në librin e qartë (Levhi Mahfudhë)" (Hudë \( \)).

"...Ja, vetëm Atij i takon krijimi dhe sundimi. I madhëruar është Allahu, Zoti i botëve" (El A'raf ° \( \xi \)).

<u>E dyta</u>- Bindja se Allahu i Lartësuar veçohet me Emrat më të bukur dhe Cilësitë me të plota, disa prej të cilave ia

njoftoi robëve në Librin e Tij apo në Sunnetin e të Dërguarit të fundit të Tij, Muhammedit sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem.

Thotë Allahu, qoftë i Lartësuar:

"Allahu ka Emrat më të mirë, andaj Atë thirrnie me ata e hiquni nga ata që bëjnë shtrembërime me emrat e Tij. Ata kanë për t'u dënuar për veprimet e tyre" (El A'raf '^.). Thotë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Me të vërtetë Allahu ka <sup>9,9</sup> emra e kush i mëson (i vërteton dhe përfiton nga përmbajtja e tyre), do të hyjë në Xhennet. Ai është Tek dhe e don tekun" (Buhariu dhe Muslimi).

Kjo bindje është e ndërtuar mbi dy themele të mëdha: \(^1\).Allahu ka Emra të bukur dhe Cilësi të përsosura që argumentojnë cilësi të përsosura e jo të mangëta nga asnjë pikvështrim. Nuk i përgjason dhe nuk e shoqëron në to asgjë dhe asnjëra nga krijesat.

Nga Emrat e Tij, qoftë i Lartësuar, është El Hajju (I Gjalli) dhe Ai e ka cilësinë e Gjallërisë, e cila obligohet t'i vërtetohet Atij, i Lartësuar qoftë, në mënyrë të përsosur ashtu si i takon Atij, e kjo gjallëri është Gjallëri e plotë dhe e gjithmonshme, janë përmbledhur në të lloje të shumta të përsosmërive siç janë Dija, Fuqia e të ngjashme, gjallëri që nuk është e paraprirë prej jogjallërisë, gjallëri që nuk i nënshtrohet fundit. Thotë i Lartësuari:

"Allahu. Nuk meriton të adhurohet dikush pos Tij. I Gjalli, Vigjiluesi. Nuk e ze të koturit, e as gjumi..." (El Bekare ۲00).

Y.Allahu i Lartësuar absolutisht është i zhveshur nga cilësitë e mangëta e të metat, siç janë gjumi, paaftësia, mosdija, padrejtësia e të ngjashme, ashtu siç është i zhveshur nga përgjasimi me krijesat. Pra, obligohet mohimi i asaj që e ka mohuar Allahu për veten e Tij dhe që e ka mohuar i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem për Zotin e Tij. Gjithë kësaj i shtohet bindja se Allahu është i cilësuar me përsosmëri, të kundërtën e atyre që i mohohen Atij, e nëse e ia mohojmë Atij të koturit, me këtë e vërtetojmë Vigjëlimin e përsosur të Tij, e nëse ia mohojmë gjumin, e vërtetojmë Gjallërinë e Tij të përsosur. Kështu pra, çdo mohim i diqkafit për Allahun e Lartësuar, përmban në vete vërtetimin e të përsosurës, të kundërtës së tij, e Ai është i Përsosur e çdo gjë pos Tij është e mangët. Thotë i Lartësuari:

"...Asnjë send nuk është si Ai; Ai është Dëgjuesi, Shikuesi" (Esh shura ۱۱).

"...e Zoti yt nuk u bën padrejtësi robërve" (Fussilet ٤٦).

"Allahu nuk është i tillë që ndonjë send në qiej apo në tokë të mund ta bëjë të paaftë Atë" (Fatir 55).

# ١ ... وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا ﴿ ﴾ [سورة مريم، الآية: ٦٤].

#### "...e Zoti yt nuk është që harron" (Merjem <a>5</a>).

Besimi në Emrat, Cilësitë dhe Punët e Tij është rruga e vetme për njohjen e Allahut dhe adhurimin e Tij. Kjo është sepse Allahu e pamundësoi për robët e Tij në këtë botë që ta shohin me sy, por e hapi këtë portë të dijes, që përmes saj e njohin Zotëruesin dhe të Adhuruarin e tyre dhe e adhurojnë në përputhje me këtë njohje të vërtetë dhe të shëndoshë. Adhuruesi e adhuron atë që e cilëson, falsifikuesi e adhuron atë që nuk ekziston, përgjasuesi e adhuron idhullin, e myslimani e adhuron Allahun e Vetëm, që nuk e ka lindur dikë, e as që është i lindur, e që askush nuk është i barabartë me Të.

Duhet t'i kemi parasysh te vërtetimi i Emrave të bukur të Allahut çështjet vijuese:

'.Besimi në vërtetimin e të gjithë Emrave të bukur, të përmendura në Kur'an dhe Sunnet, pa bërë ndonjë shtesë në to apo mangësim.

Thotë Allahu i Lartësuar:

ا هُوَ اللهُ الَّذِي لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ
 المُهَيْمِن ُ الْعَزِيزُ الْجَبَارُ الْمُتَكِّبِرُ ۚ سُبْحَانَ اللهِ عمَّا يُشْرِكُون َ اللهِ عمَّا يُشْرِكُون َ
 المُهَيْمِن ُ اللهِ عمَّا يُشْرِكُون َ اللهِ عمَّا يُشْرِكُون َ
 السورة الحشر، الآية: ٢٣].

"Ai është Allahu që nuk ka zot tjetër përveç Tij, sundues i përgjithshëm, i pastër, shpëtimtar, sigurues, mbikëqyrës, i plotfuqishëm, mbizotërues, i madhërishëm. I lartësuar është Allahu nga çka i

<sup>1</sup> Përgjasues është ai person që i përgjason Cilësitë e Allahut me ato të krijesave

<sup>&</sup>lt;sup>r</sup> Ai që i shtrembëron kuptimet e ajeteve dhe haditheve e sidomos atyre që kanë të bëjnë me Emrat dhe Cilësitë e Allahut quhet Falsifikues (Muattil).

shoqërojnë" (El Hashër ۲۳). Është vërtetuar me Sunnet, se i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem e ka dëgjuar një njeri duke thënë: "O Zoti im, unë po kërkoj prej Teje, se Ti je Ai që të takon falënderimi, nuk meriton kush adhurim pos Teje, Gjithbëmirës, Shpikës i qiejve dhe tokës, o Zotërues i Madhështisë dhe Nderimit të pa kufi, o I Gjallë dhe Vigjëlues". Tha i Dërguari i Allahut sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "A e dini se me çka e luti Allahun?" I thanë: Allahu dhe i Dërguari i Tij e din më së miri! Tha: "Pasha Atë që shpirti im është në dorën e Tij, e ka lutur Allahun me Emrin e Tij më të madh, Emër me të cilin nëse lutet me të, përgjigjet, e nëse i kërkohet diçka, jep " (Ebu Davudi dhe Ahmedi).

Y.Besimi se Allahu është Ai i Cili e emërtoi Veten e Tij, e nuk emërtohet prej dikujt nga robërit, e Ai, i madhëruar qoftë, është që e lavdëroi Veten me këto Emra, e nuk janë emra të shpikur e të krijuar.

- ".Besimi se Emrat e bukur të Allahut përmbajnë në vete domethënie shumë të përsosura, nuk ka mangësi në to nga asnjë pikvështrim, dhe obligohet besimi në këto kuptime, ashtu siç obligohet besimi në këto Emra.
- <sup>2</sup>.Obligohet respektimi i kuptimeve të këtyre Emrave dhe moskundërshtimi i tyre qoftë me shtrëmbërimin e të vërtetës së tyre apo me mohimin e tyre.
- °.Besimi në gjithë atë që e përmban secili Emër, duke filluar prej rregullave e mandej gjithë asaj që nënrenditet pas tyre: veprimeve dhe ndikimeve.

Për t'i qartësuar këto pesë çështje, do të sjellim një shembull për to me Emrin e Allahut, **Es Semi'u** (Dëgjuesi). Obligohemi për këtë Emër t'i kemi parasysh këto gjëra:

A) Besimi në vërtetimin e Emrit "Dëgjuesi", si një nga Emrat e Bukur të Allahut, se është i përmendur në Kur'an dhe Sunnet.

- B) Besimi se Allahu është Ai i Cili e emërtoi Veten me këtë Emër, ka folur për të dhe e ka zbritur në Librin e Tij madhështor.
- C) Besimi se "Dëgjuesi", argumenton "dëgjimin", e ky është një nga Cilësitë e Tij.
- Ç) Obligimi i respektimit të Cilësisë së dëgjimit për të cilën na argumentoi Emri "Dëgjuesi" dhe ndalimi i shtrembërimit të kuptimit të vërtetë të saj apo mohimit të saj.
- D) Besimi se Allahu dëgjon çdo gjë dhe se dëgjimi i Tij përfshin të gjithë zërat dhe besimi në ndikimin që nënrenditet pas këtij besimi e që është mbikëqyrja e Allahut, droja dhe frika ndaj Tij. Gjithashtu bindja e plotë në atë se Allahut, qoftë i Lartësuar, nuk i fshehet asgjë.

Duhet të kemi parasysh në vërtetimin e Cilësive të përsosura të Allahut me sa vijon:

- \'\'.V\'ertetimin e t\'ete gjitha Cil\'esive t\'ete p\'ermendura n\'ete Kur'an dhe Sunnet, p\'ete Allahun e Lart\'esuar, si t\'ete v\'erteta pa ndonj\'ete shtremb\'erim apo mohim.
- <sup>7</sup>.Besimi i prerë se Allahu i Lartësuar është i cilësuar me Cilësi të përsosura, i Pastër nga çdo cilësi e mangët.
- ".Ndalimi i përgjasimit të Cilësive të Allahut me cilësitë e krijesave. Nuk është askush si Allahu i Madhëruar as në Cilësitë e Tij e as në Punët e Tij. Thotë i Lartësuari:

- "...Asnjë send nuk është si Ai; Ai është Dëgjuesi, Shikuesi" (Esh shura ۱۱).
- <sup>2</sup>. Mosinteresimi i plotë për njohjen e formës së këtyre Cilësive, se nuk e di formën e Cilësisë së Allahut askush përveç Tij, pra, nuk ka mundësi që krijesa të arrijë te kjo njohje.

°.Besimi në atë që nënrenditet pas këtyre Cilësive, qofshin ato rregulla, apo ndikime që i përmbajnë, e çdo Cilësi përmban në vete adhurim.

Për t'i qartësuar këto pesë çështje, do ta sjellim një shembull për to, me Cilësinë e Allahut, **El Istiva'u**, "Qëndrimi mbi Arsh". Obligohemi për këtë Cilësi t'i kemi parasysh këto gjëra:

\'.Vërtetimi i Cilësisë "Qëndrimi mbi Arsh" për Allahun e Madhëruar dhe besimin në të pasiqë është përmendur në argumentet e sheriatit. Thotë Allahu i Lartësuar:

#### "Mëshiruesi që qëndron mbi Arsh" (Ta Ha °).

Y. Vërtetimi i Cilësisë "Qëndrimi mbi Arsh" për Allahun e Madhëruar, në mënyrën më të përsosur ashtu si i takon Atij, qoftë i Lartësuar. Kuptimi i saj është Lartësimi dhe Ngritja e Allahut mbi Arshin e Tij realisht, ashtu si i takon Madhërisë së Tij.

".Ndalimi nga të përgjasuarit e qëndrimit të Krijuesit mbi Arsh, me qëndrimin e krijesave, duke e ditë se Allahu është i pavarur dhe nuk ka nevojë për Arshin, e qëndrimi i krijesave obligohet nga varësia dhe nevoja. Thotë Allahu i Lartësuar:

"...Asnjë send nuk është si Ai; Ai është Dëgjuesi, Shikuesi" (Esh Shura '\').

<sup>£</sup>.Ndalimi i detalizimit rreth mënyrës së qëndrimit të Krijuesit mbi Arsh, se kjo është çështje e fshehtë që nuk e din askush përveç Allahut azze ve xhel-le.

-

<sup>°</sup> Froni i Allahut xhel-le shanuhu

°.Besimi në dispozitën dhe ndikimin që nënrenditet, e që është vërtetimi i madhështisë së Allahut, Lartmadhërisë dhe Krenarisë që i takon Atij. E argumenton këtë Lartësia e Tij absolute, qoftë i madhëruar, mbi të gjithë kreaturën dhe animi i zemrave në këtë madhështi ashtu si thotë njeriu në sexhde: Subhane rabbijel a'la (I pastër nga çdo e metë është Zoti im i Lartësuar).

<u>E treta</u>-Besimi i robit se Allahu është Zoti i Vërtetë që meriton të veçohet në të gjitha adhurimet, qofshin ato të hapura apo të fshehta, duke mos i bërë shoq Atij.

Thotë i Lartësuari:

"Ne dërguam në çdo popull të dërguar që t'u thonë: "Adhuroni vetëm Allahun, e largonu tagutëve'..." (En Nahl <sup>٣٦</sup>). Gjithashtu çdo i dërguar i ka thënë popullit të vet:

"...adhuronie Allahun, nuk keni zot tjetër pos Tij..." (El A'raf 59).

"E duke qenë se ata nuk ishin të urdhëruar me tjetër, pos që ta adhuronin Allahun me një adhurim të sinqertë

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tagut: Çdo gjë tjetër e adhuruar pos Allahut. Gjithashtu Djalli, shejtanët, gurët, dielli, yjet, qeniët njerëzore, engjëjt, ikonat, varret, udhëheqësit, sistemet sunduese e të ngjashme me to kur adhurohen, merren si tagutë. Tagut ka edhe kuptimin e gjykatësit të remë.

ndaj Tij, që të largohen prej çdo besimi të kotë..." (El Bejjine °).

Në të dy Sahihet transmetohet se i Dërguari i Allahut sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem i ka thënë Muadhit: "A e di se cila është e drejta e Allahut ndaj robëve dhe cila është e drejta e robëve ndaj Allahut". Thashë Allahu dhe i Dërguari i Tij e dijnë më së miri. Tha: "E drejta e Allahut ndaj robëve është që ta adhurojnë Atë pa i shoqëruar askend në adhurim, e e drejta e robëve ndaj Allahut është që mos ta dënojë askend që nuk i ka bërë shoq në adhurimin e Tij".

Zoti i Vërtetë është Ai që zemrat drejtohen drejt Tij dhe mbushen me dashuri ndaj Tij pa pasur nevojë për dashuri ndaj dikujt tjetër, mjaftohen me shpresën në Të pa shpresuar nga dikush tjetër. Janë të pavarur nga dikush tjetër, në lutje e kërkim të ndihmës prej Tij, në frikë e drojë ndaj Tij.

Thotë Allahu i Lartësuar:

"Kjo ngase Allahu është Ai i vërteti, dhe atë që lusin ata pos Tij është e kotë. Allahu është vërtetë Ai i larti, i madhi" (El Haxhxh <a href="#">17</a>).

Ky është pra Tevhidi (Njësimi) i Allahut në veprat e robëve. E rëndësia e tevhidit sillet në pikat vijuese:

\'\.\text{Esht\text{\text{\text{Esht\text{\text{\text{e}}}}} filli i fes\text{\text{\text{e}}}, q\text{\text{ellimi}} i saj, mbarimi i saj, e dukshmja dhe e fshehta e saj, \text{\text{\text{e}}} sht\text{\text{\text{thirrja}}} e t\text{\text{\text{e}}} gjith\text{\text{\text{e}}} t\text{\text{\text{Derguarve}}} alejhimus selam.

Y.Për shkak të këtij tevhidi Allahu e krijoi kreaturën, i dërgoi të Dërguarit e i zbriti librat, e gjithashtu për shkak të

\_

Librat e Buhariut dhe Muslimit, me përmbledhje të haditheve të sakta.

<sup>&</sup>lt;sup>^</sup> Këtu flet Muadhi.

tij krijesat ranë në mospajtim dhe u ndanë në besimtarë dhe qafirë, në të lumtur dhe në të dëshpruar.

".Është obligimi i parë për çdo të moshëritur myslimanë dhe është çështja e parë me të cilën hyn njeriu në Islam dhe e fundit me çka del nga kjo botë.

Realizimi i Tevhidit: Është zhveshja dhe pastrimi i tij nga të gjitha njollat e shirkut, bidatit dhe mëkateve. Ndahet në dy grupe: I obliguar dhe i preferuar.

Realizimi i obliguar përbëhet nga tri gjëra:

\dagger.Zhveshja e tij nga shirku që e zhvlerëson esencën e tevhidit.

Y.Zhveshja e tij nga bidatet të cilat e zhvlerësojnë përsosmërinë e obliguar të tij, apo e zhvlerësojnë esencën e tij nëse janë nga bidatet që të shpiejnë në kufër.

".Zhveshja e tij nga mëkatet të cilat mangësojnë shpërblimin e tij dhe ndikojnë keq në të.

Ndërsa realizimi i preferuar shpjegohet me shembujt e mëposhtëm:

A.Realizimi i përsosur i Ihsanit``.

B.Realizimi i përsosur i bindjes.

C.Realizimi i përsosur i durimit të mirë, duke mos u ankuar te dikush tjetër pos Allahut të Lartësuar.

*Ç*.Realizimi i përsosur i lutjes së Allahut, duke u pavarësuar nga krijesat e Tij.

D.Realizimi i përsosur i mbështetjes (tevekulit), duke i lënë disa nga punët e lejuara siç janë kërkimi i rukjes'' dhe iktivaja'', duke u mbështetur në Allahun e Lartësuar.

*Dh*.Realizimi i përsosur i dashurisë (ndaj Allahut), duke iu afruar Allahut të Lartësuar me adhurime vullnetare (nafile).

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bidat është risi në fe.

<sup>&#</sup>x27;Ihsani është ta adhurosh Allahun sikur je duke e parë Atë.

<sup>&</sup>quot;Rukje: Të shëruarit me anë të leximit të Kur'anit."

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Lloj mjekimi i kohës së mesjetës, që bëhet me gjilpërë të nxehtë.

Ai i cili e realizon tevhidin në mënyrën që e përmendëm dhe shpëton nga shirku i madh, sigurohet nga qëndrimi i gjithmonshëm në Zjarr, e ai që shpëton nga shirku i madh e i vogël, e largohet nga mëkatet e mëdha, sigurohet plotësisht në këtë dhe në botën tjetër.

Allahu i Lartësuar:

"S'ka dyshim se Allahu nuk falë (mëkatin) t'i përshkruhet Atij shok (shirkun), e përpos këtij (mëkati) i falë kujt do..." (En Nisa' ٤٨).

"Ata që besuan dhe besimin e tyre nuk e ngatërruan me besim të kotë, atyre u takon të jenë të sigurt dhe ata janë në rrugë të drejtë" (El En'am <sup>A</sup><sup>†</sup>).

I kundërt me tevhidin është shirku, me tri llojet e tij:

\lambda.Shirku i madh që e zhvlerëson esencën e tevhidit, e Allahu nuk e fal këtë veçse me pendim, e ai që vdes me këtë mëkat do të jetë përgjithmonë në xhehenem. Ky shirk është t'i shoqërojë robi Zotit të vet dikë tjetër në adhurim, ta lusë Atë ashtu si e lut Allahun, e ka për qëllim atë, mbështetet në të, shpreson në të, e don atë, i frigohet atij, ashtu si e don Allahun dhe ashtu si i frigohet Atij.

Thotë Allahu i Lartësuar:

"...ai që i përshkruan Zotit shok, Allahu ia ka ndaluar (ia ka bërë haram) atij Xhennetin dhe vendi i tij është Zjarri. Për mizorët nuk ka ndihmës" (El Maide YY).

Y.Shirku i vogël që e zhvlerëson përsosmërinë e tevhidit, është çdo mjet i cili të qon drejt shirkut të madh. P.sh. betimi në dikend tjetër pos Allahut dhe syfaqësia.

".Shirku i fshehtë, që lidhet me qëllimet dhe nijetet. Mundet me qenë shirk i madh e mundet me qenë i vogël, ashtu siç u sqarua më lartë.

Transmetohet nga Mahmud ibën Lebid radijall-llahu anhu se i Dërguari i Allahut sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem ka thënë: "Ajo që më së shumti frigohem për juve është shirku i vogël". E pyetën: Çka është shirku i vogël o i Dërguar i Allahut. Tha: "Syfaqësia" (Ahmedi).

#### 7. Definicioni i Ibadetit (adhurimit)

Ibadeti (adhurimi) është term gjithpërmbledhës për çdo gjë që e don Allahu dhe është i kënaqur me të, si bindjet, punët e zemrës dhe punët e gjymtyrëve dhe çdo gjë e cila të afron te Allahu, qoftë punë apo lënie (e punës së keqe).

Hyn gjithashtu në përkufizimin e ibadetit çdo gjë që e ka ligjësuar Allahu në Librin e Tij apo në Sunnetin e të Dërguarit të Tij Muhammedit sal-lall-llahu alejhi ve sellem. Bëjnë pjesë këtu adhurimet e llojllojshme. Ka prej tyre adhurime të zemrës siç janë gjashtë kushtet e imanit, frika, shpresa, mbështetja, shpresa në mëshirë, frika nga ndëshkimi e ibadete tjera. Ka prej tyre edhe adhurime të dukshme siç janë namazi, zekati, agjërimi dhe haxhi.

Ibadeti (adhurimi) nuk është i vlefshëm derisa të ndërtohet në dy themele:

I pari është sinqeriteti në adhurimin e Allahut dhe mosshoqërimi i dikujt tjetër në adhurim, e ky është kuptimi i dëshmisë La ilahe il-lall-llah (Nuk meriton kush adhurim pos Allahut). Thotë i Lartësuari:

ا أَلَا لِلّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ ۚ وَٱلَّذِينَ ٱلَّخَدُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيكَةَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِللّهِ ٱلدِّينَ ٱللّهِ زُلْفَى ۚ إِنَّ ٱللّهَ حَيْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ خَيْتَلِفُونَ ۗ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ كَاذِبُ كَفَارُ فَيَ اللهِ المورة الزمر، الآية: ٣].

"Vini re! Adhurim i sinqertë është vetëm ai për Allahun! Ndërsa ata që në vend të Tij adhurojnë miq të tjerë (duke thënë): Ne nuk i adhurojmë ata për tjetër, vetëm që të na afrojnë sa më afër Allahut, s'ka dyshim se Allahu do të gjykojë mes tyre për atë që ata ishin në kundërshtim. E, është e vërtetë se Allahu nuk udhëzon në rrugë të drejtë, atë që është rrenacak, jobesimtar" (Ez Zumer ").

"Ata nuk ishin të urdhëruar me tjetër, pos që ta adhuronin Allahun me një adhurim të sinqertë ndaj Tij..." (El Bejjineh °).

I dyti është pasimi i asaj me të cilën ka ardhë i Dërguari i Allahut sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem. Pra, që të veprojë robi atë që e ka vepruar i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem, në mënyrën se si e veproi ai pa ndonjë shtesë e as mangësim. E ky është kuptimi i dëshmisë Muhammedun resulull-llah (Nuk meriton kush pasim pos Muhammedit të Dërguarit të Zotit).

Thotë Allahu, qoftë i Lartësuar:

"Thuaj: Nëse e doni Allahun, atëherë ejani pas meje që Allahu të ju dojë, t'ju falë mëkatet tuaja..." (Ali Imran  $^{r}$ ).

"...Çka t'ju jep Pejgamberi, atë merrnie e çka t'ju ndalojë, përmbanju..." (El Hashr V).

"Për Zotin tënd jo, ata nuk janë besimtarë derisa të mos zgjedhin ty për të gjykuar në atë konflikt mes tyre, e pastaj (pas gjykimit tënd) të mos ndiejnë pakënaqësi nga gjykimi yt dhe (derisa) të mos binden sinqerisht" (En Nisa' २०).

Të adhuruarit e plotë nuk realizohet pa këto dy çështje:

E para: Përsosmëria e dashurisë ndaj Allahut, ashtuqë robi i jep përparësi dashurisë ndaj Allahut dhe dashurisë ndaj atyre që i don Allahu, para dashurisë ndaj çdo gjëje tjetër.

E dyta: Përsosmëria e nënshtrueshmërisë dhe e përuljes ndaj Allahut, ashtuqë robi i nënshtrohet Allahut duke i kryer urdhërat e Tij dhe duke u larguar nga ato që i ka ndaluar Ai.

Pra, të adhuruarit është shprehje që përmbledh përsosmërinë e dashurisë dhe përsosmërinë e nënshtrimit, përuljes, shpresës dhe frikës. Me këtë realizohet të adhuruarit e robit ndaj Zotit dhe Krijuesit të Vet. Duke e adhuruar Allahun robi arrin te dashuria e Allahut dhe kënaqësia e Tij. Allahu dëshiron që robi i Tij t'i afrohet me ato që ia bëri obligim. E sa më shumë që robi i shton ibadetet vullnetare (nafilet), shtohet afria e tij ndaj Allahut azze ve xhel-le dhe ngritet shkalla e tij tek Allahu. Kjo bëhet shkak prej shkaqeve të hyrjes në Xhennet me mirësinë e Allahut dhe me mëshirën e Tij. Thotë Allahu subhanehu ve teala:

"Lutnie Zotin tuaj të përulur e në heshtje, pse Ai nuk i do ata që e teprojnë" (El A'raf °°).

### ".Argumentet e Tevhidit (Njësisë) së Allahut

Argumentet që dëshmojnë Njësinë e Allahut janë të shumta, e ai që përsiatë në to dhe i studion me mendjen e tij, pajiset me dituri dhe i shtohet bindja e tij në Veçimin e Zotit subhanehu ve teala, në Njësimin e Tij në Veprat, Emrat, Cilësitë dhe në të adhuruarit e Tij.

Po sjellim si shembuj disa nga këto argumente: A.Madhështia e krijimit të kësaj ekzistence, preciziteti i ndërtimit të saj dhe llojllojshmëria e krijesave të saja, sistemi preciz në të cilin ecën. Ai i cili përsiatë dhe mendon në këto, bindet në Njësinë e Allahut. Ai i cili përsiatë në krijimin e qiejve dhe tokës, krijimin e diellit dhe të hënës, krijimin e njeriut dhe kafshëve, krijimin e bimëve dhe gjërave të ngurta, bindet se këto kanë Një Krijues të Përsosur në Emrat e Cilësitë e Tij, në të adhuruarit e Tij, e këto argumentojnë se Ai është Një, i Vetmi që meriton adhurimin.

Thotë Allahu, i Lartësuar qoftë:

ا وَجَعَلْنَا فِي اَلْأَرْضِ رَوَاسِينَ أَن تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُبُلًا لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا السَّمَاتِ سَقَفًا تَحْفُوظًا ۖ وَهُمْ عَنْ وَلِيَاتِهَا لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ ﴿ وَهُو اَلَّذِى خَلَقَ اللَّيْسَلَ وَالتَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ ۖ كُلُّ مُعْرِضُونَ ﴿ وَهُو اللَّذِى خَلَقَ اللَّيْلَ وَالتَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَكُلُّ مُعْرِضُونَ ﴿ وَهُو اللَّذِى خَلَقَ اللَّيْلَ وَالتَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَكُلُّ مُعْرِضُونَ ﴿ وَهُو اللَّذِى خَلَقَ اللَّيْلَ وَالتَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَكُلُّ عُلَيْ لَا يَعْدَرُ فَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ

"Dhe në të (tokë) Ne kemi krijuar bjeshkë të paluhatshme që të mos i lëkundë ata, dhe nëpër to kemi bërë lugina e rrugë në mënyrë që ata të dinë të orientohen. Qiellin ua kemi bërë kulm të sigurt, por ata zbrapsen prej atyre argumenteve. Ai është që krijoi natën e ditën, diellin e hënën dhe secili prej tyre noton në orbitë" (El Enbija "\-\"").

"Nga argumentet e Tij është krijimi i qiejve e i tokës, ndryshimi i gjuhëve tuaja dhe i ngjyrave tuaja. Edhe në këtë ka argumente për botët" (Er Rum ۲۲).

**B**.Ajo me të cilën Allahu i dërgoi të Dërguarit, siç janë ligjet, dhe i forcoi ata me shenja e argumente që dëshmojnë

Njësinë e Tij dhe Veçimin e Tij azze ve xhel-le në adhurim. E gjithë ajo që e bëri ligj Allahu për krijesat e Tij është argument i qartë se këto rregulla nuk burojnë nga askush pos Zotit të Urtë e të Ditur për krijesat e Tij, që e di se çka ju përshtatet (prej ligjeve) krijesave të tij. Thotë Allahu xhel-le shanuhu:

ا لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِٱلْبَيْنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ
 آلنَّاسُ بِٱلْقِسْطِ ... ﴾ [سورة الحديد، الآية: ٢٥].

"Ne i dërguam të Dërguarit Tonë me dokumente të qarta dhe Ne zbritëm me ata librin dhe drejtësinë që t'i përmbahen njerëzit të së drejtës..." (El Hadid ۲0).

"Thuaj: "Edhe sikur të bashkoheshin njerëzit dhe xhinët për të sjellë një Kur'an të tillë, ata nuk do të mund të bënin si ky sado që do ta ndihmonin njëri - tjetrin"" (El Isra ^^).

C.Natyrshmëria (fitreja) të cilën e mbolli Allahu në zemrat e robëve rezulton në pranimin e Njësisë së Allahut. Kjo është çështje e vendosur thellë në shpirtëra. Derisa ta goditë njeriun ndonjë dëm e gjen këtë natyrshmëri dhe i kthehet Allahut, e nëse njeriu shpëton nga dyshimet, e dyshimet janë ato që ia ndërrojnë natyrshmërinë e tij, nuk do të kishte gjetur kënaqësi shpirtërore, veçse pranimit dhe nënshtrimit para Veçimit të Allahut në adhurim, në Emrat, Cilësitë e Veprat e Tij dhe nënshtrimit ndaj ligjit të Tij, me të cilin i dërgoi të Dërguarit e Tij, paqja e shpëtimi qofshin mbi ta. Thotë Allahu i Lartësuar:

"Përqendro vetëveten tënde sinqerisht në fenë, i larguar prej çdo të kote, (e ajo fé është), natyrshmëria e Allahut në të cilën i krijoi njerëzit, s'ka ndryshim (mos ndryshoni) të asaj natyrshmërie të krijuar nga Allahu, ajo është feja e drejtë por shumica e njerëzve nuk e dinë, (përqëndrohuni në atë) Të kthyer sinqerisht tek Ai, kini frikë prej Tij, falnie namazin e mos u bëni nga idhujtarët" (Er Rum "\-"\).

Thotë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Çdo foshnjë lind me natyrshmërinë (që e ka mbjellur Allahu), e prindërit e tij e jehudizojnë apo e kristianizojnë apo e mexhusizojnë",..., e mandej lexoi (ajetin): "natyrshmëria e Allahut në të cilën i krijoi njerëzit" (Buhariu).

. . .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> E bëjnë mexhusi. Mexhusi ju thuhet adhuruesve të zjarrit.

## Kushti i dytë: Besimi në melekë

#### \.Definicioni

Besimi në melekë (engjëj) është bindje e prerë se Allahu ka melekë që i ka krijuar nga drita, të krijuar për ta respektuar Atë, nuk i shkelin urdhërat e Allahut dhe veprojnë ashtu siç urdhërohen, e madhërojnë Allahun natë e ditë e nuk mërziten, nuk e di numrin e tyre askush përveç Allahut dhe i ka obliguar Allahu me vepra e detyra të ndryshme. Thotë Allahu i Lartësuar:

"...por mirësi e vërtetë është ajo e atij që i beson Allahut, ditës së gjykimit, melekëve..." (El Bekare ۱۷۷).

"...Secili i besoi Allahut, melekëve të Tij, shpalljeve të Tij, të Dërguarve të Tij. Ne nuk bëjmë dallim në asnjërin nga të Dërguarit e Tij..." (El Bekare ۲۸۰).

Në hadithin e njohur të Xhibrilit, kur u pyet i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem për imanin, islamin dhe ihsanin, Xhibrili i tha: Më trego për imanin? I tha i Dërguari i Allahut sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Të besosh Allahun, melekët e Tij, Librat e Tij, të Dërguarit e Tij, Ditën e Fundit dhe të besosh Kaderin qoftë i mirë apo jo i mirë".

Shkalla e besimit në melekë në Islam:

Besimi në melekë është kushti i dytë në mesin e gjashtë kushteve të imanit, kusht pa të cilin nuk është i saktë dhe nuk pranohet imani i njeriut.

Myslimanët kanë koncenzus (ixhma) se besimi në melekët e nderuar është i obliguar, e ai i cili e mohon ekzistencën e tyre, apo ekzistencën e disa prej tyre që i ka përmendur Allahu i Lartësuar, ka mohuar (ka bërë kufër) dhe ka kundërshtuar Kur'anin, Sunnetin dhe Ixhmain (koncenzusin).

Thotë Allahu i Lartësuar:

"...Kush nuk i beson Allahut, engjëjve të Tij, librave të Tij, të dëguarve të Tij dhe botës tjetër, ai ka humbur tepër larg" (En Nisa' ۱۳٦).

#### 7. Mënyra e besimit në melekë

Besimi në melekë ka aspektin e përgjithshëm dhe të detalizuar. Besimi në melekë në aspektin e përgjithshme i përmban disa çështje, e prej tyre:

**E para**: Pranimi i ekzistimit të tyre, se ata janë krijesa nga krijesat e Allahut, i ka krijuar Allahu për ta adhuruar Atë. Ekzistenca e tyre është reale, nëse ne nuk i shohim nuk do të thotë kjo se ato nuk ekzistojnë. Sa e sa prej krijesave të imëta në gjithësi nuk i shohim, po ato në realitet ekzistojnë.

I Dërguari i Allahut sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem, e ka parë Xhibrilin' i në formën e tij të vërtetë dy herë. Disa

.

<sup>15</sup> Emër i melekut

shokë të të Dërguarit i kanë parë disa melekë të personifikuar në trup njeriu.

Transmeton Imam Ahmedi në (librin e tij) Musned, nga Abdullah ibën Mes'udi radijall-llahu anhu, i cili ka thënë: "E ka parë i Dërguari i Allahut sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem, Xhibrilin, në pamjen e tij, e i kishte '' krahë, e secili prej krahëve e mbulonte horizontin". Është vërtetuar në hadithin e njohur të Xhibrilit, hadith që e ka transmetuar Muslimi, se Xhibrili alejhis selam, ka ardhur në formën e një njeriut me tesha shumë të bardha, me flokë shumë të zeza, që nuk dalloheshin në të gjurmët e udhëtimit, e nuk e njihte askush prej sahabeve'.

E dyta: Caktimi i tyre në shkallën të cilën ju ka caktuar Allahu, e ata janë robër të Zotit e të komanduar (nga Ai), i nderoi Allahu dhe e ngriti pozitën e tyre duke i afruar pranë Tij, e prej tyre ka që u dërguan me shpallje e punë tjera, e mundësitë e tyre janë vetëm ato të cilat ju mundësoi Allahu. Me gjithë këtë ata nuk e kanë në dorë, as për vete e as për të tjerët dëmin apo dobinë, përveç asaj që u cakton Allahu. Për këtë nuk lejohet që atyre t'u bëhet ndonjë lloj adhurimi, e lere më të ju përshkruhen atyre cilësi hyjnore, ashtu si pretendojnë kristianët për Shpirtin e Shenjtë dalejhis selam.

Thotë Allahu i Lartësuar:

"E ata thanë: "I Gjithmëshirshmi ka fëmijë!" Larg saj qoftë Madhëria e Tij! Jo, ata janë robër të ndershëm!

'' Shpirti i Shenjtë është një nga emrat e Xhibrilit.

Sahabet janë shokët e të Dërguarit, Zoti qoftë i kënaqur me ta

Që nuk flasin para Tij, ata veprojnë me urdhërin e Tij" (El Enbija ۲٦-۲٧).

"...që nuk e kundërshtojnë Allahun për asgjë që Ai i urdhëron dhe punojnë atë për të cilën janë të urdhëruara" (Et Tahrim \( \)).

Kjo pjesë e imanit është e obliguar për çdo mysliman e myslimane, janë të obliguar ta mësojnë dhe ta besojnë, e askush nuk arsyetohet për mosdijen e tij.

Besimi në melekë në aspektin e detalizuar i përmban disa çështje, e prej tyre:

E para: Materia e krijimit të tyre.

I krijoi Allahu i Lartësuar melekët prej dritës ashtu si i krijoi i Madhëruari xhindët prej zjarrit dhe bijtë e Ademit prej dheut. Melekët u krijuan para krijimit të Ademit alejhis selam.

Ka ardhur në hadith: "U krijuan melekët prej dritës, u krijuan xhindët prej zjarrit pa tym dhe u krijua Ademi prej asaj që ju ka përshkruar juve" (Muslimi).

E dyta: Numri i melekëve.

Melekët janë krijesa që nuk e di numrin e tyre askush pos Allahut azze ve xhel-le se janë të shumtë, e nuk gjendet në qiell ndonjë vend sa katër gishtërinj e që nuk ndodhet aty një melek në sexhde apo në këmbë. Ashtu edhe në Bejtul Ma'mur që ndodhet në qiellin e shtatë hyjnë çdo ditë nga V· mijë melekë, e nuk kthehen kurrë më, e kjo argumenton shumësinë e tyre. Në ditën e Kijametit Zjarri do të ketë V· mijë mbikqyrës (prej melekëve), e me çdo mbikqyrës nga V· mijë melekë që i shërbejnë.

Thotë Allahu i Lartësuar:

"...e ushtrinë e Zotit tënd nuk e di kush pos Atij..." (El Mudeththir ").

Ka ardhur në hadith se i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem ka thënë: "Ka rënkuar qielli dhe ka të drejtë të rënkojë se nuk ka në të ndonjë vend sa shputa e këmbës veçse në të të gjendet ndonjë melek në sexhde dhe në ruku". Dhe tregon sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem për Bejtul Ma'murin: "Hyjnë në të çdo ditë nga V· mijë melekë e nuk kthehen më" (Buhariu dhe Muslimi). Gjithashtu sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem tha: "Caktohen për Xhehennemin atë ditë V· mijë mbikqyrës e me secilin prej tyre nga V· mijë melekë" (Muslimi).

Këtu na bëhet e qartë se numri i melekëve është i madh, p.sh. këtu arriti numri i tyre në <sup>£</sup>, <sup>q</sup> miljard melekë. E sa është numri i melekëve tjerë? I madhëruar qoftë Ai që i krijoi dhe e shumësoi numrin e tyre.

E treta: Emrat e melekëve.

Obligohet të besojmë në ata që i emëroi Allahu në Kur'an apo i emëroi i Dërguari i Tij sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem në Sunnet. Melekët më të mëdhenj janë tre:

I pari është Xhibrili, që quhet edhe Xhebrail. Ky është Shpirti i Shenjtë që të Dërguarve alejhimus selam ju zbret Shpalljen me të cilën ngjallen zemrat.

I dyti është Mikaili, që quhet edhe Mikal. Është përgjegjës për shirat që e ngjallin Tokën dhe e sjell shiun aty ku e urdhëron Allahu.

I treti është Israfili. Është i ngarkuar me detyrën e fryerjes së Surit'', me të cilën përfundon jeta e Dunjasë dhe fillon jeta (e amshuar) e Ahiretit, fryerje që përmban në vete ngjalljen e trupave.

\_

W Borisë

E katërta: Cilësitë e melekëve.

Melekët janë krijesa konkrete, kanë trupa konkret, të cilësuar me cilësi trupore e morale e prej cilësive po i cekim këto:

**A.** Janë krijesa madhështore me trupa shumë të mëdhenj. I krijoi Allahu subhanehu ve teala melekët me forma madhështore, të fortë ashtu si ju takon për detyrat e tyre të famshme me të cilat i ka ngarkuar Allahu në qiej dhe tokë.

**B.***Kanë krahë*. Allahu subhanehu ve teala ju krijoi melekëve nga dy, tri, katër palë krahë, e edhe më shumë se kaq. I Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem e ka parë Xhibrilin në formën e tij, e i kishte ' krahë me të cilat e mbulonte tërë horizontin. Thotë Allahu i Lartësuar:

"Falënderimi i qoftë Allahut, Krijuesit të qiejve e tokës Sajuesit të engjëjve me nga dy palë, tri palë e katër palë krahë, ndërmjetësues (në mes Tij dhe Pejgamberëve). Ai shton në krijim çka të dojë..." (Fatir \).

**C.***Nuk kanë nevojë për ngrënje e pirje*. Allahu i Madhëruar i krijoi melekët ashtu që ata nuk kanë nevojë për ngrënje e as pirje, nuk martohen e as nuk shumohen.

Ç.Janë të mençur. I folën Allahut dhe Ai ju foli atyre, i folën Ademit dhe të Dërguarve.

**D.**Kanë mundësi të personifikohen. Allahu ju dha melekëve mundësinë që ta ndërrojnë pamjen e tyre e të personifikohen në forma të burrave. Ky është kundërshtim i idhujtarëve të cilët pretenduan se melekët janë bijat e Allahut.

Ne nuk e dimë mënyrën e personifikimit të tyre, por e dimë se ata personifikohen, në formë precize, e cila e vështirëson dallimin mes tyre dhe njerëzve.

**Dh.**Vdekja e melekëve. Melekët vdesin të gjithë në Ditën e Kijametit, me gjithë melekët e vdekjes. Pastaj ringjallen për t'i kryer detyrat me të cilat i ka ngarkuar Allahu.

E.Ibadeti i melekëve. E adhurojnë melekët Allahun e Madhëruar me ibadete të ndryshme siç është namazi, duaja, madhërimi<sup>'^</sup>, rukuja<sup>'^</sup>, sexhdeja<sup>'</sup>, frika, droja dhe dashuria e të tjera.

Cilësitë e adhurimeve të tyre janë:

- \.Angazhimi dhe vazhdimësia pa kurrëfarë mërzie.
- 7. Singeriteti (ibadetet bëhen për Allahun).
- T.I përmbahen urdhërave dhe ju largohen të ndaluarave pasiqë janë të mbrojtur prej mëkateve.
- ¿.Modestia para Allahut me gjithë ibadetin e shumtë. Thotë Allahu i Lartësuar:

"Ata e lartësojnë (Allahun) natë e ditë dhe nuk mërziten" (El Enbija Y.).

**E pesta**: Punët e melekëve.

I kryejnë melekët disa punë të famshme me të cilat i ka ngarkuar Allahu, e prej atyre punëve:

- \.Mbajtja e Arshit.
- Y.Meleku i ngarkuar me zbritjen e shpalljeve te të Dërguarit.
- "Ruajtja e Xhennetit dhe e Zjarrit.
- 2. Përgjegjësit e reve, shirave dhe bimëve.

Subhanallah Përulja

<sup>&#</sup>x27; Vërja e ballit, hundës, këmbëve e duarve në tokë

- °.Përgjegjësit e kodrave.
- 7. Meleku i obliguar për fryerjen e Surit.
- V.Të ngarkuarit me shkrimin e veprave të bijëve të Ademit.
- ^.Të ngarkuarit me ruajtjen e bijëve të Ademit. Por, kur Allahu e ka caktuar ndonjë çështje për ta (njerëzit), ata e lëjnë të ju ndodh çka është caktuar.
- <sup>4</sup>.Përgjegjësit për shoqërimin e njeriut dhe thirrjen e tij në të mira.
- `.Të ngarkuarit me lëngun e ngjizur në mitër, me vënjen e shpirtit në trupin e fëmijës dhe shkrimin e rizkut e punës së tij, si dhe shkrimit të lumturisë apo jolumturisë së njeriut.
- \\.Përgjegjësit me marrjen e shpirtërave të bijëve të Ademit në kohën e vdekjes.
- Y.Të ngarkuarit për marrjen në pyetje të njerëzve në varret e tyre dhe përkujdesja me çka pason për ta, qoftë shpërblim apo dënim.
- \\".Të ngarkuarit me përcjelljen e selamit tek i Dërguari sallall-llahu alejhi ve sel-lem, nga ana e pasuesve të tij.

Kështu nuk ka nevojë myslimani kur dëshiron t'i dërgojë selam Muhammedit alejhis selam të shkojë tek ai (te varri i tij), mirëpo mjafton të qoj salavat e selam për të prej çfarëdo vendi, e melekët e bartin dhe e përcjellin atë selam te i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem. Por, udhëtimi drejt Xhamisë së Pejgamberit bëhet për t'u falur në të<sup>xx</sup>.

Ata kanë edhe punë tjera të shumta, e këto që i cekëm janë më të njohurat, e këto janë disa prej argumenteve për to:

Namazi në Xhaminë e Pejgamberit në Medine e ka vlerën e V··· namazeve në xhamitë tjera

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Lëng që krijohet pas bashkimit të vezëve mashkullore me ato femërore. Allahu i Madhëruar ka caktuar melekë të posaçëm që japin përgjegjësi për këtë

ا ٱلَّذِينَ حَيْمِلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤمِنُونَ
 به عَنْمُ وَيَسْتَعَفْفِرُونَ لِلَّذِينَ وَإِمَنُولْ ... ﴾ [سورة غافر، الآية:٧].

"Ndërsa ata (engjëjt) që e bartin Arshin dhe ata që janë përreth tij, lartësojnë me falënderim Zotin e tyre, i besojnë Atij dhe i luten Atij t'i falë ata që besuan ..." (Gafir <sup>V</sup>).

ا قُلْ مَن كَانَ عَدُوّاً لِّجِبرِيلَ فَإِنَّهُ نَنْزَلَهُ عَلَىٰ قَلْبِكَ بِإِذْنِ آللَةِ ... ﴾
 السورة البقرة، الآية: ٩٧].

"Thuaj:" Kush është armik i Xhibrilit (është armik i Allahut), e ai me urdhërin e Allahut e zbriti Kur'anin në zemrën tënde..." (El Bekare <sup>9</sup>V).

"...E, sikur t'i shihje mizorët kur janë në agoni të vdekjes, e engjëjt kanë shtrirë duart e veta (me ndëshkim) e (u thonë): "Shpëtonie pra vetveten (nëse mundeni)"..." (El En'am <sup>9</sup>).

E gjashta: Obligimet e njerëzve ndaj melekëve:

- -Besimi në ta.
- -Dashuria ndaj tyre, madhështimi i tyre dhe përmendja e vlerave të tyre.
- -Ndalimi i sharjes së tyre, cungimit (të vlerave) të tyre apo tallja me ta.
- -Largimi nga gjërat që i urrejnë melekët, se ata dëmtohen nga gjërat prej të cilave dëmtohen bijtë e Ademit.

**♥.Frytet e besimit në melekë** 

- -Realizimi i imanit, se imani nuk është i vlefshëm pa besuar në ta.
- -Dituria rreth madhështisë së Krijuesit të tyre të Shenjtë e të Lartësuar, forcës së Tij, sepse madhështia e krijimit rrjedh prej madhështisë së Krijuesit.
- -Shtimi i imanit në zemrën e besimtarit prej njohjes së cilësive, rrjedhave dhe detyrave të tyre.
- -Siguria dhe qetësimi shpirtëror i besimtarëve kur Allahu i forcon me melekë<sup>۲۲</sup>.
- -Dashuria ndaj melekëve duke patur parasysh punët e tyre, siç janë ibadetet në mënyrë më të përsosur dhe kërkimi i tyre falje për besimtarët.
- -Urrejtja e punëve shkatërrimtare dhe mëkateve.
- -Falënderimi i Allahut subhanehu ve teala për kujdesin e Tij ndaj robëve të Vet, ashtuqë i obligoi disa prej melekëve që t'i ruajnë ata, t'ju shënojnë veprat e gjëra tjera të dobishme për ta.

## Kushti i tretë: Besimi në libra

۲.

Tr E ka qëllimin në kohë lufte

Besimi në librat e Allahut të zbritur te të Dërguarit e Tij alejhimus selam është kushti i tretë prej kushteve të imanit. Allahu i Lartësuar i ka dërguar të Dërguarit me sqarime dhe zbriti te ata librat si mëshirë për krijesat dhe udhëzim për ta, ashtuqë ta arrijnë lumturinë në Dunja e Ahiret. Gjithashtu (i zbriti librat) për të pasur një rrugë që të ecin në të dhe për të qenë gjykatës mes njerëzve në gjërat që ata nuk pajtohen.

Thotë Allahu i Lartësuar:

"Ne i dërguam të Dërguarit Tonë me dokumente të qarta dhe Ne zbritëm me ata librin dhe drejtësinë që t'i përmbahen njerëzit të së drejtës..." (El Hadid ۲0).

"Njerëzit ishin një popull (të fesë së natyrshme islame) e (kur u përçanë) Allahu dërgoi Pejgamberët përgëzues dhe qortues, dhe atyre Ai u zbriti edhe librin me fakte të sakta për të gjykuar në atë që u kundërshtuan ndërmjet veti..." (El Bekare ۲۱۳).

#### \.Realiteti i besimit në libra

Besimi në libra është vërtetim i prerë se Allahu ka libra të cilët i ka zbritur te të Dërguarit e Tij, paqja e mëshira qofshin mbi ta. Ata libra janë me të vërtetë nga fjalët e Tij, janë dritë dhe udhëzim, e ajo që ata përmbajnë është e vërtetë, e sinqertë, drejtësi që duhet të pasohet dhe të punohet me të. Nuk e din numrin e librave askush pos Allahut.

Thotë Allahu i Lartësuar:

"...e Musait i foli Allahu me fjalë" (En Nisa' ١٦٤).

"E nëse ndokush prej idhujtarëve të kërkon strehim, ti strehoje në mënyrë që t'i dëgjojë fjalët e Allahut ..." (Et Teube \( \)).

#### ₹.Dispozita e besimit në libra

Obligohemi të besojmë në të gjithë librat të cilët i ka zbritur Allahu te të Dërguarit e Tij, alejhimus selam. Allahu tebareke ve teala, ka folur me të vërtetë përmes këtyre librave, ata janë të zbritur e jo të krijuar, e ai që i kundërshton ata, apo një pjesë të tyre ka bërë kufër.

Thotë Allahu dhul xhelal:

ا يَتَأَيَّهُا ٱلَّذِينَ وَامَنُواْ وَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَٱلْكِتَابِ ٱلَّذِي نَزَلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَآلُكِتَابِ ٱلَّذِي نَزَلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَمَلَ يَكُفُرُ بِٱللَّهِ وَمَلَتِهِكَتِهِ وَسُولِهِ وَمَلَتِهِكَ أَنْزَلَ مِن قَبْلُ ۚ وَمَن يَكُفُرُ بِٱللَّهِ وَمَلَتِهِكَتِهِ عَلَىٰ

"O ju që besuat, besoni vazhdimisht Allahut, të Dërguarit të Tij, librit që gradualsht ia shpalli të Dërguarit të Tij dhe librit që e pat zbritur më parë. Kush nuk i beson Allahut, engjëjve të Tij, librave të Tij, të dëguarve të Tij dhe botës tjetër, ai ka humbur tepër larg" (En Nisa' ۱۳٦).

"Dhe ky është libër i bekuar, Ne e zbritëm, pasoni atë dhe frigohuni (nga Allahu) ashtu që të mëshiroheni" (El En'am ۱۰۰).

### **".**Nevoja e njerëzve për libra dhe urtësia e zbritjes së tyre

'.Që të jetë libri i zbritur te i Dërguari bazë për popullin e tij, që të bazohen në të në njohjen e fesë së tyre.

Y.Që të jetë libri i zbritur te i Dërguari, gjykatës i drejtë për popullin e tij në çdo gjë që nuk pajtohen.

".Që ta ruaj ai libër i zbritur fenë pas vdekjes së të Dërguarit pa marrë parasysh largësinë e vendeve apo kohës, ashtu siç është rasti në Thirrjen e të Dërguarit tonë Muhammedit sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem.

<sup>£</sup>.Që të jenë këta libra argumente për Allahun ndaj krijesave të Tij, e nuk lejohet për ta kundërshtimi i tyre e as dalja prej parimeve të tyre.

Thotë Allahu i Lartësuar:

ا كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَ حِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّبِيِّ نَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأُنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِتَابَ بِٱلْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ ٱلنَّاسِ فِيمَا ٱخْتَلَفُوْ فِيهِ ... ﴾ [سورة البقرة، الآية:٢١٣].

"Njerëzit ishin një popull (të fesë së natyrshme islame) e (kur u përçanë) Allahu dërgoi Pejgamberët përgëzues dhe qortues, dhe atyre Ai u zbriti edhe librin me fakte të sakta për të gjykuar në atë që u kundërshtuan ndërmjet veti" (El Bekare ۲۱۳).

#### ¿.Mënyra e besimit në libra

Besimi në libra ka aspektin e përgjithshëm dhe aspektin e detalizuar. Në aspektin e përgjithshëm besimi në libra është të besosh se Allahu ka zbritur libra te të Dërguarit e Tij, paqja e shpëtimi qoftë mbi ta.

Në aspektin e detalizuar besimi në libra është të besosh librat që i emërtoi Allahu në Kur'anin Fisnik, e mësuam se ata janë Kur'ani, Tevrati, Zeburi, Inxhili, fletushkat (suhufet) e Ibrahimit dhe Musës. Të besosh se Allahu ka edhe libra tjerë që i ka zbritur te të Dërguarit e Tij, e nuk i din emrat e as numrin e tyre askush përveç Atij që i ka zbritur, i Madhëruar e i Lartësuar qoftë.

Gjithë këta libra kanë ardhur që ta vërtetojnë Tevhidin (Njësinë) e Allahut, veçimin e Tij në adhurim, që ta vërtetojnë punën e mirë, ndalimin nga shirku dhe shkatërrimin në Tokë. Esenca e Thirrjes së të Dërguarve është një, por kanë dallim në ligje e rregulla.

Besimi në libra është pranim i zbritjes së tyre te të Dërguarit e mëparshëm, e besimi në Kur'anin është pranim i tij dhe pasim i asaj që gjendet në të. Thotë Allahu i Lartësuar: ا وَإِمَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلِّ وَإِمَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَـْهِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ ... ﴾ [سورة البقرة، الآية: ٢٨٥].

"I Dërguari i besoi asaj që iu shpall prej Zotit të Tij, si dhe besimtarët. Secili i besoi Allahut, melekëve të Tij, librave të Tij, të Dërguarve të Tij" (El Bekare ۲۸۰).

التَّبِعُولْ مَآ أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن رَّبِّكُمْ وَلَا تَتَبِعُولْ مِن دُونِهِ ٓ أُولِيَلَوُ ۗ ... ﴾ [سورة الأعراف، الآية:٣].

"Përvetësoni atë që ju është zbritur nga Zoti juaj, e mos pasoni pos Tij evlija (miq, ndihmës, mbrojtës që ju mësojnë të adhuroni tjetër kend pos Allahut)" (El A'raf \(^{\mathcal{T}}\)).

Kur'ani veçohet nga librat e mëparshëm në disa çështje:

\(\).Ai është mrekulli në tekstin dhe domethënien e tij, në realitetet kosmologjike e shkencore që janë në të.

Y.Ai është libri i fundit qiellor, me të u përfundua zbritja e librave, ashtu siç u ndërpre Pejgamberia me të Dërguarin tonë Muhammedin sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem.

".Allahu e mori përsipër ruajtjen e tij prej çdo shtrembërimi apo ndryshimi. Përkundrazi librat tjerë u shtrembëruan dhe u ndryshuan.

¿.Ai është vërtetues i librave që janë para tij.

°. Ai është anulues i të gjithë librave të mëparshëm ''.

Thotë Allahu i Lartësuar:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Anulues i rregullave dhe ligjeve që gjinden në ta, e jo mohues i tyre.

ا مَا كَانَ حَدِيثًا يُفتَرَكُ وَلَكِن تَصَدِيقَ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كَانَ حَدِيثًا يُفتَرَكُ وَلَكِن تَصَدِيقَ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِّقَوْمِ يُؤْمِنُونَ شَنَّ ... ﴾ [سورة يوسف، الآية: ١١١].

"Ai (Kur'ani) nuk është bisedë e trilluar, por vërtetues i asaj që ishte më parë (librave të shenjta) dhe sqarues i çdo sendi, e edhe udhërrëfyes e mëshirë për një popull që beson" (Jusuf ۱۹۹۹).

#### °.Pranimi i lajmeve të librave të mëparshëm

Jemi të bindur se lajmet të cilat ju ka shpallur Allahu, të Dërguarve të Vet në librat e mëparshëm, janë të vërteta pa farë dyshimi në to.

Kjo nuk don të thotë që të pranojmë atë që gjendet në librat që i kanë sot Ehli Kitabi<sup>\*o</sup>, se ata janë shtrembëruar e ndryshuar e nuk kanë mbetur në origjinalitetin në të cilin i ka zbritur Allahu te të Dërguarit e Tij alejhimus salatu ves selam.

Ajo që e dimë sigurt nga ata libra është ajo që na ka lajmëruar Allahu në Librin e Tij (Kur'anin) ku thotë:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1°</sup> Jehuditë dhe kristianët

"Apo nuk është informuar me atë që është në fletushkat e Musait dhe të Ibrahimit, që gjithnjë i plotësoi obligimet. (Që në to shkruan) se askush nuk e bartë barrën (mëkatin) e tjetrit dhe se njeriut nuk i takon tjetër vetëm se ajo që ka punuar dhe se mundi i tij më vonë (ditën e gjyimit) do të shihet, pastaj ai shpërblehet me shpërblimin më të plotë" (En Nexhm "7-5").

"Po ju i jepni përparësi jetës së kësaj bote, e dihet se jeta e botës tjetër është më e dobishme dhe e përjetshme. Vërtet, kjo (këshillë) gjendej edhe në broshurat e para: në broshurat e Ibrahimit dhe të Musait" (El A'la \\7-\9).

Sa ju përket rregullave të tyre: Ato që gjenden në Kur'an jemi të obliguar t'ju nënshtrohemi, në dallim prej atyre që gjenden në librat e mëparshëm, së pari shikojmë se mos janë në kundërshtim me ligjin tonë, (e nëse janë) nuk punojmë me to, jo se janë të kota, por se janë të vërteta për kohën e tyre e ne nuk jemi të obliguar me ato ligje, se janë anuluar me ligjin tonë. E nëse përkojnë me ligjin tonë, atëherë janë të vërteta dhe ligji ynë e argumenton saktësinë e tyre.

#### **7.Librat qiellor që janë përmendur në Kur'an e** Sunnet

\.Kur'ani Fisnik

Kur'ani është Fjalë e Allahut që i ka zbritur Muhammedit sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem, të Dërguarit të fundit. Është libri i fundit që zbriti, Allahu e mori përsipër ruajtjen e tij prej shtrembërimeve dhe ndryshimeve dhe e bëri anulues të librave tjerë. Thotë Allahu i Lartësuar:

"Ne me madhërinë Tonë e shpallëm Kur'anin dhe Ne gjithsesi jemi mbrojtës të tij" (El Hixhër <sup>9</sup>).

"Ne edhe ty (Muhammed) ta zbritëm librin (Kur'anin) e vërtetë që është vërtetues i librave të mëparshme dhe garantues i tyre. Gjyko, pra, mes tyre me atë që Allahu e zbriti..." (El Maide 5 Å).

#### 7. Tevrati

Tevrati është libri që Allahu ia zbriti Musait alejhis selam dhe e bëri udhëzim e dritë, që të gjykojnë me të të Dërguarit e Beni Israilëve dhe rabinët te tyre.

Tevrati në të cilin jemi të obliguar të besojmë, është ai që Allahu ia zbriti Musait alejhis selam, e nuk është Tevrati ekzistues i shtrembëruar që e kanë sot Ehli Kitabi.

Thotë Allahu i Lartësuar:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>††</sup> Prijës fetar te Beni Israilët dhe te jehuditë sot

ا إِنَّا أَنزَلْنَا ٱلتَّوْرَىٰةَ فِيهَا هُدَى وَنُورُ ۚ كَيْكُمُ بِهَا ٱلتَّبِيُّونَ ٱلَّذِينَ اللهِ أَسْلَمُوْ لِلَّذِينَ هَادُولْ وَٱلرَّبَّنِيُونَ وَٱلْأَحْبَارُ بِمَا ٱستُتُحْفِظُولْ مِن كِتَابِٱللهِ أَسْلَمُولْ لِلَّذِينَ هَادُولْ وَآلرَّبَّنِيُونَ وَٱلْأَحْبَارُ بِمَا ٱستُحْفِظُولْ مِن كِتَابِٱللهِ أَسْلَمُولْ لِللَّذِينَ هَادُولْ وَآلرَّبَّانِيُّونَ وَٱلْأَحْبَارُ بِمَا ٱستُحْفِظُولْ مِن كِتَابِٱللهِ ... ﴿ [سورة المائدة، الآية: ٤٤].

"Vërtetë që Ne ia zbritëm Tevratin (Musait) dhe aty pati udhëzim dhe dritë, me anë të të cilit Pejgamberët që iu nënshtruan Vullnetit të Allahut plotësisht, gjykuan dhe udhëhoqën çifutët. (Po kështu) edhe rabbinët, edhe udhëheqësit dijetarë të fesë, sepse atyre iu ishte besuar mbrojtja e Librit të Allahut..." (El Maide 55).

#### ۳.Inxhili

Inxhili është libri që Allahu ia zbriti Isait alejhis selam me të vërtetën, si vërtetues i librave qiellorë që zbritën para tij.

Inxhili në të cilin jemi të obliguar të besojmë, është ai që Allahu ia zbriti Isait alejhis selam me bazat e veta të shëndosha, e nuk janë ungjijtë e shtrembëruar që gjenden sot te Ehli Kitabi.

Thotë Allahu i Lartësuar:

ا وَقَفَيْنَنَا عَلَى ﴿ وَالْمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ يَمُ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَكِةِ ۖ وَوَلَا يَنَى بَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَكِةِ ۖ وَوَلَا يَنْ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَكِةِ ۖ وَوَلَا يَنْ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَكِةِ وَمُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَكِةِ وَمُصَدِّقًا لِيمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَكِةِ وَمُصَدِّقًا لِيمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَكِة وَهُدًى وَمَوْعَظَةً لِلْمُتَّقِينَ فِي

"Ne vazhduam gjurmët e tyre (të Pejgamberëve) me Isain, birin e Merjemes, vërtetues i Tevratit që kishin më parë. Atij i dhamë Inxhilin, që është udhëzim i drejtë dhe dritë, që është vërtetues i Tevratit që kishin pranë, që ishte udhëzues e këshillues për të devotshmit" (El Maide 57).

Prej asaj që përmbanin Tevrati e Inxhili ishte edhe përgëzimi për dërgimin e të Dërguarit tonë Muhammedit sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem. Thotë Allahu i Lartësuar:

الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيِّ الْأُمِّيِّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن الْمُنكرِ وَحُيلً فِي التَّوْرَائِةِ وَآلَإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكرِ وَحُيلً لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْثِ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَعْلَلَ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْثِ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَعْلَلَ لَهُمُ الطَّيْبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْحَراف، الآية:١٥٧].

"Ata të cilët e ndjekin të Dërguarin, Pejgamberin që s'di të shkruaj e as të lexojë të cilin e gjejnë të shkruar në Tevrat që e kanë në duart e tyre dhe në Inxhil; ai i urdhëron ata për të mira dhe i ndalon nga të këqiat; u lejon atyre si të ligjshme të mirat dhe ua ndalon si të paligjshme të ndytat; ai i çliron ata nga barrët e rënda dhe nga prangat që qenë mbi ta..." (El A'raf 'o').

#### ¿.Zeburi

Zeburi është libri që Allahu ia zbriti Davudit alejhis selam. Zeburi në të cilin jemi të obliguar të besojmë është ai që Allahu ia zbriti Davudit alejhis selam e nuk janë shtrembërimet që i futën aty jehuditë. Thotë Allahu i Lartësuar:

وع

\_

"...e Davudit i patëm dhënë Zeburin" (En Nisa' ١٦٣).

#### °. Fletushkat e Ibrahimt dhe Musait

Këto janë fletushkat që Allahu iu dhuroi Ibrahimit dhe Musait alejhimas selam. Fletushkat janë humbur e nuk dihet gjë prej tyre përveç asaj që është përmendur në Kur'anin Fisnik dhe Sunnet.

Thotë Allahu i Lartësuar:

"Apo nuk është informuar me atë që është në fletushkat e Musait. Dhe të Ibrahimit, që gjithnjë i plotësoi obligimet. (Që në to shkruan) Se askush nuk e bartë barrën (mëkatin) e tjetrit dhe se njeriut nuk i takon tjetër vetëm se ajo që ka punuar dhe se mundi i tij më vonë (ditën e gjyimit) do të shihet Pastaj ai shpërblehet me shpërblimin më të plotë" (En Nexhm "7-5").

"Po ju i jepni përparësi jetës së kësaj bote, E dihet se jeta e botës tjetër është më e dobishme dhe e përjetshme. Vërtet, kjo (këshillë) gjendej edhe në broshurat e para: Në broshurat e Ibrahimit dhe të Musait" (El A'la \7-\9).

# Kushti i katërt: Besimi në të Dërguarit (Pejgamberët '^)

### \.Besimi në të Dërguarit alejhimus selam

Është një nga kushtet e imanit, e nuk realizohet imani pa këtë besim.

Besimi në të Dërguarit është bindje e prerë se Allahu ka të Dërguarit e Vet që i ka zgjedhur për ti përcjell dërgesat (shpalljet) e Tija, e ai që i pason ata është i udhëzuar, e ai që nuk ju bindet atyre është i humbur. Ata përcjellën atë që ju zbriti Allahu në mënyrë të qartë, e kryen detyrën e vet, e këshilluan popullin, luftuan në rrugën e Allahut me një përpjekje të vërtetë, i paraqitën argumentet, e nuk ndryshuan asgjë, e as nuk shtrembëruan, e as nuk

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gjatë tekstit do të përdoret edhe fjala "Pejgamber" edhe "i dërguar" që kanë kuptim të njëjtë

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> E kryen emanetin që ju dha Allahu

kanë fshehur diçka nga shpallja me të cilën u dërguan. I besojmë të gjithë ata (të dërguarë) që i ka emërtuar Allahu dhe që nuk i ka emërtuar, e çdo i dërguar përgëzon për të Dërguarin që vjen pas tij, e (i Dërguari) i fundit prej tyre i vërteton ata që ishin para tij.

Thotë Allahu i Lartësuar:

ا قُولُوَ وَالْمَنَ اللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنزِلَ إِلَى إِبْرَاهِ عَم وَإِسْمَ عِيلَ وَمَآ أُنزِلَ إِلَى فَا أُوتِي مُوسَى وَعِيسَى وَمَآ أُوتِي وَإِسْمَ وَعَيسَى وَمَآ أُوتِي وَاللَّهُ مُعْلَمُونَ وَمَآ أُوتِي مُوسَى وَعَيسَى وَمَآ أُوتِي اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَعَيسَى وَمَآ أُوتِي اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَعَنْ لَهُ مُعْلَمُونَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

"Ju (besimtarë) thuani: "Ne i besuam Allahut, atë që na u shpall neve, atë që iu shpall Ibrahimit, Ismailit, Is'hakut, Jakubit dhe nipave', atë që i është dhënë Musait, Isait dhe atë që iu është dhënë nga Zoti i tyre Pejgamberëve, ne nuk bëjmë dallim në asnjërin prej tyre dhe ne vetëm atij i jemi bindur' (El Bekare ۱۳٦).

Ai që e përgënjeshtron një të dërguar e ka përgënjeshtruar Atë që e ka vërtetuar atë (të dërguar), e kush nuk i bindet atij nuk i është bindur Atij që ka urdhëruar për pasimin e tij. Thotë i Lartësuari:

ا إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ وَرُسُلِهِ وَيَعْفِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ

-

Nipat janë djemtë e Jakubit dhe pasardhësit e tyre

"S'ka dyshim se ata që nuk besojnë Allahun dhe të Dërguarit e Tij, dëshirojnë të bëjnë dallim mes Allahut dhe të Dërguarve të Tij e thonë: "Ne i besojmë disa e nuk i besojmë disa të tjerë" e duan të marrin rrugë mes kësaj. Të tillët janë jobesimtarët e vërtetë; e Ne kemi përgatitur dënim të fortë e nënçmues për jobesimtarët" (En Nisa' ۱۵۰-۱۵۱).

#### Y.Realiteti i Pejgamberisë

Pejgamberia është ndërmjetësim mes Krijuesit dhe krijesave, në përcjelljen e ligjit të Tij, mirësi që Allahu ja dhuron kujt të dojë prej robëve të Tij, e zgjedh (për të dërguar-Pejgamber) kënd të dojë prej krijesave të Tij, e nuk i takon kujt zgjedhja pos Allahut, i Madhëruar qoftë. Thotë Allahu xhel-le shanuhu:

"Allahu zgjedh të dërguar prej engjëjve dhe prej njerëzve, Allahu dëgjon e sheh" (El Haxh V°).

Pejgamberllëku dhurohet e nuk fitohet, as nuk arrihet me respekt e adhurim të shumtë (ndaj Allahut), as nuk vjen me zgjedhje apo kërkesë të të Dërguarit, por, është zgjedhje vetëm e Allahut azze ve xhel-le. Thotë Allahu i Lartësuar:

"Allahu veçon për Të atë që do dhe e udhëzon atë që i drejtohet Atij" (Esh shura ۱۳).

#### ♥.Urtësia e dërgimit të Pejgamberëve

Urtësia e dërgimit të Pejgamberëve shëmbëllehet me shumë çështje e prej tyre:

<u>E para</u>-Nxjerrja e robërve nga adhurimi i robërve në adhurimin e Zotit të robëve dhe nga robëria e adhurimit të krijesës në lirinë e adhurimit të Zotit të robëve. Thotë Allahu i Lartësuar:

"E Ne të dërguam ty (Muhammed) vetëm si mëshirë për të gjitha krijesat" (El Enbija ۱۰۷).

<u>E dyta</u>-Njohja e qëllimit për të cilin Allahu i krijoi krijesat, e ai qëllim është adhurimi i Tij dhe njësimi i Tij, qëllim ky që nuk njihet veçse përmes të Dërguarve, që Allahu i zgjedhi prej krijesave të Tij dhe i nderoi ata mbi të gjithë njerëzimin (dhe botët). Thotë i Lartësuari:

"Ne dërguam në çdo popull të dërguar që t'u thonë: "Adhuroni vetëm Allahun, e largonu djajve (adhurimit të tyre)!..." (En Nahl "\").

<u>E treta</u>-Paraqitja e argumenteve para njerëzve me dërgimin e Pejgamberëve. Thotë i Lartësuari:

"Të dërguar që ishin lajmgëzues e kërcënues, ashtu që pas dërgimit të Dërguarve njerëzit të mos kenë arsye shfajësimi para Allahut. Allahu është kurdoherë i Gjithëfuqishëm, më i Urti Gjithëgjykues" (En Nisa' 170).

<u>E katërta</u>-Sqarimi i disa gjërave të fshehta që nuk i arrijnë njerëzit me mendjet e tyre, siç janë Emrat e Allahut dhe Cilësitë e Tij, njohja e melekëve, Ditës së Gjykimit e të tjera.

<u>E pesta</u>-Të qenit e Pejgamberëve shembuj të mirë, duke pasur parasysh se Allahu i plotësoi ata me moral të lartë, dhe i ruajti ata prej dyshimeve dhe epsheve. Thotë i Lartësuari:

"Ata (të Dërguarit e përmedur) ishin që Allahu i vuri në rrugë të drejtë, andaj ti merri shembull në udhëzim" (El En'am <sup>9</sup> •).

"Me të vërtëtë që tek ata pati shembull të shkëlqyer për ju për të ndjekur..." (El Mumtehine 7).

<u>E gjashta</u>-Përmirësimi i shpirtërave, pastrimi dhe shkëlqimi i tyre, dhe tërheqja e vërejtjes ndaj tyre, nga çdo gjë që i ndytë. Thotë Allahu i Lartësuar:

ا هُوَ ٱلَّذِي بَعَثَ فِي ٱلْأُمِّيِّانَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتَلُواْ عَلَيْهِمْ وَإِيَّتِهِ وَالْمَوْ عَلَيْهِمْ وَإِيَّتِهِ وَوَيُرَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكْمَة ... (سورة الجمعة، الآية: ٢].

"Ai është që të pashkolluarve u dërgoi Pejgamberin nga mesi i tyre që t'ju lexojë ajetet e Tij, t'i pastrojë ata, t'ua mësojë librin dhe urtësinë..." (El Xhum'a <sup>\gamma</sup>).

Thotë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Me të vërtetë jam dërguar që t'i përsosi vlerat e moralit" (Transmetojnë Ahmedi dhe Hakimi).

#### 4. Detyrat e të Dërguarve alejhimus selam

Pejgamberët kanë detyra të famshme, po i përmendi disa prej tyre:

**A.**Paraqitja e legjislaturës (sheriatit) dhe thirrja e njerëzve në adhurimin e Allahut të Vetëm dhe largimin nga adhurimi i dikujt tjetër pos Tij. Thotë Allahu i Lartësuar:

"Ata, të cilët i kumtojnë shpalljet e Allahut, i frikësohen vetëm Allahut e askujt tjetër pos Tij, e Allahu mjafton të jetë llogaritës" (El Ahzab <sup>٣٩</sup>).

**B.**Sqarimi i fesë. Thotë Allahu i Lartësuar qoftë:

"...Ty ta zbritëm Kur'anin që t'u shpjegosh njerëzve atë që u është shpallur atyre, me shpresë se do ta studiojnë" (En Nahl 55).

**C.**Udhëzimi i popullit drejt të mirës dhe largimi i tyre nga e keqja, përgëzimi i tyre me shpërblim dhe kërcënimi i tyre me dënim. Thotë Allahu i Lartësuar:

"Të dërguar që ishin lajmgëzues e kërcënues..." (En Nisa ۱٦٥).

**Ç.**Përmirësimi i njerëzve me shembull të mirë e mostër të përsosur si në fjalë ashtu edhe në punë.

**D.**Paraqitja e ligjeve të Allahut ndër njerëz dhe zbatimi i tyre.

**DH.**Dëshmimi i të Dërguarve ndaj popujve të vet në Ditën e Kijametit se ju kanë përcjellur qartë (misionin e tyre). Thotë Allahu xhel-le shanuhu:

"Dhe si do të jetë gjendja e atyre (që nuk besuan), kur Ne do të sjellim dëshmitarë për çdo popull, e ty do të sjellim dëshmitarë mbi ata (që nuk besuan)?" (En Nisa' £1).

#### •.Islami është feja e të gjithë të Dërguarve

Islami është feja e të gjithë të Dërguarve nebijë dhe resulë<sup>r</sup>'. Thotë Allahu xhel-le shanuhu:

-

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> Dy lloje Pejgamberësh. **Nebij** janë Pejgamberët që nuk kanë legjislaturë të re por thërrasin në ligjet e të Dërguarve para tyre, e **Resul** janë Pejgamberët që kanë legjislaturë të re

"Feja e pranueshme tek Allahu është islami..." (Ali Imran ۱۹).

Që të gjithë thërrasin në adhurimin e Allahut të Vetëm dhe largimin nga adhurimi i tjetërkujt pos Tij. Edhe nëse dalluan ligjet e normat e tyre, ata janë të bashkuar në një esencë e ajo është Njësimi (i Allahut-tevhidi). Thotë Muhammedi sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Pejgamberët janë vëllezër..." (Buhariu).

# 7.Të Dërguarit janë njerëz që nuk e dinë të fshehtën (gajbin)

Dituria mbi të fshehtën është prej cilësive Hyjnore e nuk është prej cilësive të të Dërguarve, sepse ata janë njerëz si njerëzit e tjerë. Ata hanë e pinë, martohen, flejnë, sëmuren dhe lodhen. Thotë i Lartësuari:

"Ne para teje dërguam Pejgamberë të tjerë, por edhe ata ishin të dërguar që kanë ngrënë ushqim, që kanë ecur e shetitur nëpër tregje..." (El Furkan '\').

"Ne dërguam edhe para teje të dërguar dhe atyre u mundësuam të kenë gra e fëmijë..." (Er Ra'd ¬^\).

Gjithashtu ata (të Dërguarit) përjetojnë atë që e përjetojnë njerëzit tjerë, si brengosja, gëzimi, përpjekja dhe aktiviteti. Veçse ata i zgjedhi Allahu që ta përcjellin fenë e Tij, nuk e dinë të fshehtën, përveç asaj që ju ka treguar Allahu. Thotë Zoti, qoftë i Lartësuar:

"(Ai i Vetëm është) i Gjithdituri i Gajbit (i të panjohurës, fshehtësive) dhe askujt nuk ia shpall fshehtësinë e Tij. Përveç ndonjë të Dërguari të cilin Ai e ka zgjedhur dhe pastaj Ai bën një grup (melekësh) roje të ecin para tij dhe pas tij" (El Xhinn ۲٦-۲٧).

#### V.Pagabueshmëria e Pejgamberëve

Allahu subhanehu ve teala i zgjodhi për dërgesën e Tij dhe përcjelljen e saj krijesat me të vlefshme, më të përsosurat në moral e fizionomi. Kështu i ruajti ata nga mëkatet e mëdha, e i largoi nga çdo e metë, në mënyrë që ta dërgojnë shpalljen e Allahut te popujt e tyre, duke qenë të pagabuar në atë që e lajmërojnë nga Allahu, i Madhëruar qoftë, gjatë përcjelljes së dërgesës së Tij. E në këtë (pagabueshmërinë e tyre) ka koncenzus të Ummetit. Thotë Allahu i Lartësuar:

"O ti i dërguar! Komunikoje atë që t'u zbrit prej Zotit tënd, e nëse nuk bën (kumtimin në tërësi), atëherë nuk e ke kryer përcjell dërgesën e Tij. Allahu të garanton mbrojtjen prej njerëzve..." (El Maide TY).

اللَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَالَتِ اللَّهِ وَتَخْشَوْنَهُ وَلاَ تَخْيْشُوْنَ أَحَلًا إِلَّا اللَّهُ ... ﴾ [سورة الأحزاب، الآية: ٣٩].

"Ata, të cilët i kumtojnë shpalljet e Allahut, i frikësohen vetëm Allahut e askujt tjetër pos Tij..." (El Ahzab <sup>٣٩</sup>).

ا لِيَعْلَمَأُن قَدْ أَبْلَغُواْ رِسَلَاتِ رَبِّهِمْ وَأَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمْ وَأَحْصَىٰ كُلَّ

شَيْءٍ عَدَدًا 🖾 ﴾ [سورة الجن، الآية:٢٨].

"Për ta ditur (për t'u dukur) se ata kanë kumtuar shpalljet e Zotit të tyre, dhe se Ai ka përfshi atë te ata, dhe Ai e di sasinë e çdo gjëje që ekziston" (El Xhinn ۲۸).

E nëse iu shpëton ndonjë mëkat i vogël, që nuk ka lidhje me shpalljen, ai (i Dërguari) iu sqaron atyre (popullit), dhe menjëherë pendohen tek Allahu e kthehen tek Ai, e (ai mëkat bëhet) sikur të mos ishte fare. Arrijnë me këtë një gradë më të lartë nga ajo që e kishin më herët, e kjo për shkak se Allahu i veçoi Pejgamberët e Tij, paqja dhe shpëtimi qofshin për ta, me moral të përsosur, cilësi të mira dhe i çrrënjosi nga çdo gjë që e konteston vlerën dhe pozitën e tyre.

## ^.Numri i të Dërguarve (nebijë dhe resulë) dhe më të veçuarit prej tyre

Është vërtetuar se numri i të Dërguarve Resul, paqja dhe shpëtimi i Allahut qofshin për ta, është mbi treqind e dhjetë. Kjo gjindet në fjalën e të Dërguarit sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem, kur është pyetur mbi numrin e Resulëve: "Treqind e pesëmbëdhjetë" (El Hakimi). E të Dërguarit Nebijë janë më shumë. Ka prej tyre (Pejgamberëve) që Allahu na ka treguar për ta në Librin e Tij, e ka edhe që nuk

na ka treguar për ta. Allahu i ka përmendur me emra në Librin e Tij Yo të dërguar, nebijë dhe resulë. Thotë Allahu i Lartësuar:

ا وَرُسُلًا قَدْ قَصَصَنَاهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلًا لَّمْ نَقْصُصُهُمْ عَلَيْكَ ... ﴿ [سورة النساء، الآية:١٦٣].

"Dhe (dërguam) të dërguar më parë që të rrëfyem për ta, dhe të dërguar të tjerë për të cilët nuk të rrëfyem..." (En Nisa' ۱٦٣).

ا وَتِلْكَ حُطْتُنَا وَاتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَىٰ قَوْمِهِ الصَّحَاقَ وَيَعْقُوبَ مَّنَ الْشَاءُ إِنَّ رَبَّكَ حُكِيمُ عَلِيمُ هَ وَهَبْنَا لَهُ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ حُلاً فَشَاءُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمُ عَلِيمُ هَ وَهَبْنَا لَهُ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ حُلاً هَدَيْنَا مِن قَبْلُ وَمِن ذُرِيّتِهِ عَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيّوبَ هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبْلُ وَمِن ذُرِيّتِهِ عَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيّوبَ هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبْلُ وَمِن ذُرِيّتِهِ عَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَرُونَ وَكَذَالِكَ نَطْنِي اللّهِ عَلَيْمِينَ هَا وَرَحَرِيّا وَيَعْسَىٰ وَإِلْيَاسَ كُلُّ مِن الصَّالِحِينَ هَا وَمِن وَابِيَالِهِمَ وَيَونُسَ وَلُوطًا وَكُلاً فَضَلْنَا عَلَى الْعَلَمِينَ هَا وَمِنْ وَابِيَا إِنِهِمْ وَهَدَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ هَا وَدُوانِهِمْ وَهَدَيْنَاهُمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ هَا وَدُوانِهِمْ قَاجْتَبَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ هَ وَهُدَيْنَاهُمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ هَا الآيات: ٨٣-٨٥].

"Këto janë argumentet tona që ia dhamë Ibrahimit kundër popullit të tij. Ne ngrisim në shkallë të lartë atë që duam. Zoti yt çdo send e vë në vendin e vet, asgjë nuk mund t'i fshehet. Ne atij (Ibrahimit) i falëm Is-hakun dhe Jakubin dhe secilin prej tyre e udhëzuam. Më parë edhe Nuhun e patëm udhëzuar. E nga pasardhësit e tij

(të Ibrahimit) udhëzuam Davudin, Sulejmanin, Ejjubin, Jusufin, Musain dhe Harunin. Kështu i shpërblejmë bamirësat. (shpërblyem) Edhe Zekerijanë, Jahjanë, Isain, Ilijasin të gjithë prej të mirëve të përsosur. (shpërbylem) Edhe Ismailin, Eljesanë, Junusin dhe Lutin. Të gjithë këta i veçuam mbi njerëzit tjerë. Edhe disa nga prindërit, nga pasardhësit dhe nga vëllezërit e tyre i zgjodhëm (për Pejgamberë) dhe i udhëzuam në rrugë të vërtetë" (El En'am ^٣-^V).

Allahu i veçoi disa nebijë nga të tjerët. Thotë i Lartësuari:

"...Ne kemi dalluar disa Pejgamberë (nebijë) nga të tjerët..." (El Isra °°).

Gjithashtu Allahu i veçoi edhe disa resulë nga të tjerët. Thotë i Lartësuari:

"Këta (për të cilët të rrëfyem) janë resulë, disa prej tyre i dalluam nga të tjerët" (El Bekare ۲۰۲).

E më të mirët prej tyre janë Ulul Azmi (Të Dërguarit e vendosur), që janë prej të Dërguarve resulë. Ata janë Nuhi, Ibrahimi, Musa, Isa dhe i Dërguari jonë Muhammedi alejhimus selam. Thotë i Madhëruari:

"Ti (Muhammed) duro, ashtu sikurse duruan të Dërguarit e vendosur..." (El Ahkaf 🔭).

ا وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِيَّنَ مِيثَاقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُّوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَمُوسَىٰ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ وَأَخَذَنَا مِنْهُم مِّيثَاقًا غَلِيظًا ﴿ ﴾ [سورة الأحزاب، الآية:٧].

"(Përkujto) Kur Ne e morëm (me betim) prej Pejgamberëve premtimin e tyre; edhe prej teje, prej Nuhut, Ibrahimit, Musait, Isait birit të Merjemes, pra morëm prej tyre besë të fortë" (El Ahzab V).

Muhammedi alejhis selam është me i miri prej të Dërguarve (resulë) dhe Vula e Pejgamberëve (nebijëve), Udhëheqësi i të devotshmëve, Zotëriu i bijëve të Ademit, Prijësi i Pejgamberëve kur të bashkohen dhe Folësi i tyre (hatibi), Pronar i Gradës së Nderit që e lakmojnë njerëzit e parë dhe të fundit, pronar i Flamurit të falenderimit dhe Haudit të pashtershëm, Ndërmjetësues i krijesave. E dërgoi Allahu me sheriatin më të mirë, e bëri popullin e tij, popullin me të mirë që doli prej njerëzve, i përmbledhi tek ai dhe te populli i tij vlerat dhe mirësitë, që i dalloi me popujt para tyre, ata janë populli i fundit i krijuar dhe populli i parë që ringjallet.

Thotë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Jam veçuar prej të Dërguarve tjerë me gjashtë gjëra" (Muslimi). Gjithashtu ka thënë, paqja dhe shpëtimi qofshin për të: "Unë jam zotëriu i bijëve të Ademit në Ditën e Kijametit, e në dorën time do të jetë flamuri i falenderimit, pa mburrje. E nuk do të ketë ndonjë të dërguar atë ditë si Ademit e të tjerët, veçse do të jetë nën flamurin tim, Ditën e Kijametit" (Transmetojnë Ahmedi dhe Tirmidhiu).

E pas të Dërguarit sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem me vlerë është Ibrahimi alejhis selam i dashuri i Mëshiruesit<sup>rr</sup>,

Tr Halilur Rahman (i dashur i Mëshiruesit, i Allahut)

TY Burimi i Pejgamberit në botën tjetër

e këta dy të dashur janë më të dalluarit prej Pejgamberëve të Vendosur, e mandej vijnë ata tre tjerët pas tyre.

## Shenjat (mrekullitë- muxhizet) e të Dërguarve alejhimus selam

Allahu i përforcoi të Dërguarit e Tij, paqja e shpëtimi qofshin për ta, me shenja të mëdha e mrekulli të çuditshme, që t'ju shërbejnë si argument apo nevojë. Prej tyre është Kur'ani Fisnik, ndarja e hënës, shndërrimi i shkopit në gjarpër, krijimi i zogjëve nga dheu e të tjera. Mrekullitë jo të zakonshme janë argument i vërtetshmërisë së Pejgamberisë, e kerametet janë argument për besimin e personit (prezent) në vërtetshmërinë e Pejgamberisë. Thotë Allahu i Madhëruar:

"Ne i dërguam të Dërguarit Tonë me dokumente të qarta..." (El Hadid ۲0). Thotë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Nuk ka ndonjë të dërguar veçse t'i është dhënë ndonjë shenjë që në bazë të saj t'i besojnë njerëzit, e me të vërtetë ajo që më është dhënë mua (si shenjë e mrekulli), është shpallja që më zbriti (Kur'ani), e shpresoj që të jem më i pasuari në Ditën e Kijametit" (Buhariu e Muslimi).

# \ \cdot \ .Besimi në Pejgamberinë e të Dërguarit tonë Muhammedit sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem

\_

r<sup>ɛ</sup> Përjetimi i çudirave nga besimtarët

Besimi në Pejgamberinë e tij sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem është themel i madh prej themeleve të imanit, e nuk realizohet imani pa të, thotë Allahu i Lartësuar:

"E kush nuk i besoi Allahut dhe të Dërguarit të Tij, Ne pra, për jobesimtarët kemi përgatitur zjarr shumë të fortë" (El Fet'h ۱۳).

Thotë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Jam urdhëruar që t'i luftoj njerëzit derisa të dëshmojnë se nuk meriton kush adhurim pos Allahut dhe se unë jam i Dërguari i Allahut" (Muslimi).

Nuk plotësohet besimi në të sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem pa disa çështje e prej tyre:

E para-Njohja e të Dërguarit tonë Muhammedit sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem, e ai është Muhammedi djali i Abdullahut, birit të Abdulmutalibit, birit të Hashimit, e Hashimi ishte prej fisit Kurejsh, e Kurejshitët janë arabë, e arabët janë prej pasardhësve të Ismailit birit të Ibrahim Halilit paqja e shpëtimi i Zotit qofshin për të dhe për të Dërguarin tonë. Ka jetuar '\" vite, \( \frac{\cupar}{\cupar} \) para Pejgamberisë dhe \( \frac{\cupar}{\cupar} \) vite si Pejgamber nebij dhe resul.

<u>E dyta</u>-Vërtetimi i tij në atë që na lajmëroi, respektimi i tij në atë që na urdhëroi, largimi nga ajo që na ndaloi dhe adhurimi i Allahut me atë që ai e ligjësoi.

<u>E treta</u>-Bindja se ai është i dërguar i Allahut te xhindët dhe njerëzit e secili prej tyre duhet ta pasojë. Thotë i Lartësuari:

"Thuaj (Muhammed): "O ju njerëz! Unë jam i Dërguari i Allahut te të gjithë ju..." (El A'raf 'o'A).

<u>E katërta</u>-Besimi në shpalljen e tij dhe se ai është më i miri Pejgamber dhe vula e tyre. Thotë i Lartësuari:

"...ai ishte i Dërguari i Allahut dhe vulë e të gjithë Pejgamberëve..." (El Ahzab ٤٠).

(Besimi se) Ai është i dashuri i Mëshiruesit, zotëriu i bijëve të Ademit, pronar i ndërmjetësimit të madh, i veçuar me gradën e nderit që është grada më e lartë në Xhennet, pronar i Haudit të pashtershëm, dhe se populli i tij është populli më i mirë. Thotë Allahu i Lartësuar:

"Je jeni populli më i dobishëm, i ardhur për të mirën e njerëzve..." (Ali Imran '\'). Populli i tij është edhe më i madhi prej banorëve të Xhennetit dhe shpallja e tij është anuluese e shpalljeve të mëparshme.

<u>E pesta</u>-Allahu e përforcoi me mrekullinë më të madhe dhe shenjën më të qartë, e ajo është Kur'ani i Madhërueshëm, Fjala e Allahut e ruajtur nga ndryshimet. Thotë i Lartësuari:

"Thuaj: Edhe sikur të bashkoheshin njerëzit dhe xhindët për të sjellë një Kur'an të tillë, ata nuk do të mund të bënin si ky sado që do ta ndihmonin njëri - tjetrin" (El Isra ^^).

ا إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلدِّحْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَنْفِظُونَ ﴿ ﴾ [سورة الحجر، الآية: ٩].

"Ne me madhërinë Tonë e shpallëm Kur'anin dhe Ne gjithsesi jemi mbrojtës të tij" (El Hixhr 4).]

E gjashta-Besimi se i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sellem e ka përcjellur dërgesën (e Allahut), e ka kryer emanetin, e ka këshilluar popullin, nuk ka lënë të mirë që nuk e drejtoi dhe nxiti popullin në të, e as të keqe që nuk e ndaloi e tërheqi vërejtjen popullit prej saj. Thotë i Madhëruari:

"Juve ju erdhi i dërguar nga lloji juaj, atij i vie rëndë për vuajtjet tuaja, sepse është lakmues i rrugës së drejtë për ju, është i ndijshëm dhe i mëshirshëm për besimtarët" (Et Teube ۱۲۸).

Thotë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Çdo i dërguar që Allahu e dërgoi para meje e pati për obligim që ta drejtojë popullin e vet kah e mira dhe t'ju tërheq vërejtjen nga e keqja" (Muslimi).

<u>E shtata</u>-Dashuria ndaj tij sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem, dhënia përparësi e dashurisë së tij, ndaj vetes dhe krijesave tjera, madhështimi i tij, admirimi i tij, ngritja e tij, respekti dhe pasimi i tij, sepse këto janë detyrat që na obligoi Allahu në Librin e Tij për të Dërguarin e Tij sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem. Dashuria ndaj tij është dashuri ndaj Allahut, e respekti i tij është respektim i Allahut. Thotë Allahu subhanehu ve teala:

"Thuaj: Nëse e doni Allahun, atëherë ejani pas meje që Allahu të ju dojë, t'ju falë mëkatet tuaja, se Allahu është që fal shumë, mëshiron shumë" (Ali Imran ").

Thotë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Nuk beson askush prej jush derisa të jem unë më i dashur tek ai se fëmiu e prindi i tij dhe njerëzit në përgjithësi" (Buhariu dhe Muslimi).

<u>E teta</u>-Salavati dhe selami për të<sup>r</sup> sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem, dhe të shpeshtuarit e tyre, sepse është koprrac ai i cili përmendet i Dërguari para tij e nuk i dërgon salavate. Thotë Allahu xhel-le shanuhu:

"Është e vërtetë se Allahu dhe engjëjt e Tij dërgojnë salavatë për Pejgamberin. O ju që keni besuar, dërgoni pra salavatë dhe përshëndeteni me selam" (El Ahzab <sup>o\]</sup>).

Thotë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Kush më dërgon mua një salavat, Allahu i dërgon atij dhjetë salavate" (Muslimi).

Është i vërtetuar edhe salavati në raste të ndryshme, e prej tyre në uljen e namazit (teshehud), në duanë e Kunutit dhe namazin e xhenazes, në hutben e xhumasë, pas ezanit, gjatë hyrjes në xhami dhe gjatë daljes, në dua (lutje), kur të përmendet emri i tij, sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem, e në raste tjera të ndryshme.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>ro</sup> Me këtë nënkuptohet lutja për paqe e shpëtim për Muhammedin alejhis selam sa herë që të përmendet emri i tij

E nënta-I Dërguari i Allahut sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem dhe të Dërguarit tjerë paqja dhe shpëtimi qofshin për ta, janë të gjallë te Zoti i tyre, me një jetë të Berzahut më të përsosur e më të lartë se jeta e dëshmorëve. Por, kjo jetë nuk është sikur jeta e tyre në Tokë, është jetë që nuk dihet forma e saj dhe që nuk e largon nga ata emrin e vdekjes. Thotë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Me të vërtetë Allahu ia ka ndaluar tokës, ngrënjen e trupave të Pejgamberëve" (Ebu Davudi dhe Nesaiu). Gjithashtu thotë: "Sa herë që ndonjë mysliman të më dërgojë selam, Allahu ma kthen shpirtin që t'ia kthejë selamin atij" (Ebu Davudi). E dhjeta-Prej respektit ndaj të Dërguarit është mosngritja e zërave para tij gjatë jetës së tij dhe gjatë selamit për të te varri i tij.

Thotë Allahu subhanehu ve teala:

"O ju që keni besuar, mos ngritni zërin tuaj mbi zërin e Pejgamberit dhe mos iu ngërmoni atij si i ngërmoheni njëri-tjetrit, e të zhduken veprat tuaja pa e hetuar" (El Huxhurat <sup>\(\gamma\)</sup>).

E shenjtëria e tij sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem pas vdekjes është njësoj si shenjtëria e tij në ditët e jetës së tij e duhet ta nderojmë ashtu siç e nderoi gjenerata e parë, Allahu qoftë i kënaqur me ta, e ata ishin njerëzit që më së shumti u pajtuan me të, njerëzit më të largët nga kundërshtimi i tij dhe futja e risive që nuk janë në fenë e Zotit.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Jeta e Berzahut, është jeta pas vdekjes, në varre

E njëmbëdhjeta-Dashuria ndaj shokëve, familjes dhe grave të tij<sup>1</sup>. Dashuria ndaj të gjithëve dhe largimi nga ndasimi, sharja, shpifja ndaj tyre në ndonjë gjë, sepse Allahu ka qenë i kënaqur me ta dhe i zgjedhi ata që t'ia shoqërojnë të Dërguarin e tij sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem dhe e obligoi për këtë popull dashurinë ndaj tyre.

Thotë i Lartësuari:

"Allahu është i kënaqur me të hershmit e parë prej ensarëve TA muhaxhirëve (emigruesve) dhe prei (vendasve-ndihmëtarë) dhe prej atyre që i pasuan ata me punë të mira, e edhe ata janë të kënagur ndaj Tij..." (Et Teube \...).

Thotë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Mos i shani shokët e mi, sepse edhe sikur dikush prej juve të jep (sadaka) me vlerë sa kodra e Uhudit<sup>ra</sup> nuk do të arrinte as gjysmën e vlerës së tyre ''" (Buhariu).

Pëlqehet nga ata që erdhën pas tyre që të kërkojnë falje për ta dhe ta lusin Allahun që të mos le në zemra asnjë urrejtje ndaj tyre. Thotë Allahu i Madhëruar:

<sup>&</sup>lt;sup>rv</sup> Gratë e Pejgamberit sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem quhen ndryshe nënat e besimtarëve dhe pas vdekjes së Pejgamberit e kanë pasur të ndaluar martesen Muhaxhirët janë myslimanët që u shpërngulën nga Meka në Medine, e Ensarët

janë banorët vendas të Medinës që i pritën ata dhe i strehuan

Kodër në Medine

<sup>&</sup>lt;sup>£</sup>. Është prezente te disa sekte e sidomos te Rafidinjtë sharja dhe nënçmimi i shokëve të Pejgamberit. Rafidinjtë apo disa sekte të tyre i konsiderojnë jobesimtarë shumë nga sahabet. Sot ky sekt është i përqendruar me shumicë në Iran e ka të tillë edhe në Irak (٤٠%) e në vende të shumta të botës islame. E sharja e shokëve të Pejgamberit sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem që janë gjenerata e artë e Islamit është e ndaluar me të gjitha normat e Sheriatit Islam

ا وَآلَّذِينَ جَأَءُو مِن ا بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا آغَفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَنِنَا اللَّهِ وَلَا خَلَقُولُونَ رَبَّنَا آغُفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَنِنَا اللَّهِ وَلَا يَحْعَلُ فِي قَلُوبِنَا غِلاَ لِلَّذِينَ وَلِا مَنُولُ رَبَّنَا آلَّذِينَ وَلَا مَجْعَلُ فِي قَلُوبِنَا غِلاَ لِلَّذِينَ وَلِا مَنُولُ رَبَّنَا آلَذِينَ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْ

"Edhe ata që kanë ardhur pas tyre e thonë: "Zoti ynë, falna ne dhe vëllezërit tanë që para nesh u pajisën me besim dhe mos lejo në zemrat tona farë urrejtjeje ndaj atyre që besuan. Zoti ynë Ti je i butë, mëshirues" (El Hashr ).).

<u>E dymbëdhjeta</u>-Largimi prej ekstremizmit në të sal-lallllahu alejhi ve sel-lem, se ekstremiteti është prej keqbërjeve më të mëdha ndaj tij. Ia tërheqi vërejtjen sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem popullit të tij prej ekstremizmit dhe teprimit në lavdërimin e tij, dhe prej ngritjes së tij në një shkallë më tepër sesa e ka ngritur Allahu, që është shkallë e veçantë për Zotin azze ve xhel-le.

Thotë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Me të vërtetë unë jam rob, pra thuani rob i Allahut dhe i dërguar i Tij, e nuk dua që të më ngritni me shumë se shkalla ime". Gjithashtu tha: "Mos më madhëroni ashtu si e madhëruan kristianët djalin e Merjemes" (Buhariu). Nuk lejohen pra, t'i lutemi atij, t'i kërkojmë ndihmë, të bëjmë tavaf rreth varrit të tij, të bëjmë nezër në emër të tij, të prejmë kurban për hirë të tij, se të gjitha këto janë shirk, e Allahu na ka ndaluar të i bëjmë adhurime dikujt tjetër pos Tij.

Në anën tjetër, mosrespekti i Pejgamberit sal-lallllahu alejhi ve sel-lem, ndjenja e nënçmimit për të, pakësimi dhe ulja e vlerës së tij sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem, apo tallja me të është dezertim (dalje) nga Islami dhe mohim i Allahut dhul xhelal. Thotë Allahu xhel-le shanuhu:

"E nëse i pyet ti ata (përse tallen), do të thonë: "Ne vetëm jemi mahnitur e dëfruar". Thuaj: "A me Allahun, librin dhe të Dërguarin e Tij talleni?" Mos kërkoni fare ndjesë, ju mohuat pas besimit tuaj..." (Et Teube ٦٥-٦٦).

Dashuria e sinqertë ndaj të Dërguarit sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem është ajo që të shtyn drejt shembëllimit me udhëzimin e tij, pasimit të sunnetit të tij dha largimit prej çdo gjëje që e kundërshton rrugën e tij alejhis salatu ves selam. Thotë Allahu i Lartësuar:

"Thuaj: Nëse e doni Allahun, atëherë ejani pas meje që Allahu të ju dojë, t'ju falë mëkatet tuaja, se Allahu është që fal shumë, mëshiron shumë" (Ali Imran ").

Obligohemi që të mos jemi të skajshëm në madhërimin e Pajgemberit (as tepër shumë, e as më pak), sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem, nuk bën t'i mvishen atij cilësitë hyjnore, e as nuk bën të zvogëlohet e drejta e tij në respektim, e as në dashuri, që paraqitet në pasimin e sheriatit të tij, ecjen në udhëzimin e tij dhe shembëllimin me të alejhis salatu ves selam.

E trembëdhjeta-Besimi në Pejgamberin sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem realizohet duke vërtetuar dhe duke punuar me atë që ka ardhur ai, e ky është kuptimi i dorëzimit ndaj tij sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem. Respektimi i tij është respekt i Allahut xhel-le shanuhu, e kundërshtimi i tij është kundërshrim i Allahut.

Me realizimin e vërtetimit dhe pasimit të tij sal-lallllahu alejhi ve sel-lem, realizohet edhe besimi në të alejhis salatu ves selam.

# Kushti i pestë:Besimi në Ditën e Fundit

#### \.Besimi në Ditën e Fundit

Besimi në Ditën e Fundit është bindja për përfundimin e jetës së kësaj bote dhe hyrjes pas saj në botën tjetër, që fillon me vdekjen dhe jetën e Berzahut (jeta në varreza) dhe kalon me Kijametin, pastaj ringjalljen, shpërblimin apo dënimin, deri te hyrja e njerëzve në Xhennet apo në Xhehennem.

Besimi në Ditën e Fundit është një nga kushtet e Imanit, kusht që Imani plotësohet me të, e kush e mohon ka bërë kufër. Thotë Allahu i Lartësuar:

Ka thënë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem, në hadithin e Xhibrilit: "...Ai tha: "Më trego, ç'është imani?

(Pejgamberi) Tha: "Të besosh Allahun, engjëjt e Tij, librat e Tij të Dërguarit e Tij, Ditën e fundit dhe të besosh në të caktuarit e Tij të të mirës dhe të keqes"..." (Muslimi).

Gjithashtu obligohemi të besojmë edhe në paralajmërueset e Ditës së Fundit për të cilat na ka lajmëruar i Dërguari i Allahut, sal-lall-llahu alejhi ve sellem, që njihen si shenjat e Kijametit.

Dijetarët i kanë ndarë këto shenja në dy grupe:

**A**.Shenjat e vogla që janë paralajmëruese të afrimit të Kijametit, e ato janë shumë dhe shumë prej tyre kanë ndodhur e mund të themi se shumica e tyre kanë ndodhur.

Prej këtyre shenjave janë: Dërgimi i Muhammedit sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem, humbja e emanetit (besnikërisë), zbukurimi i xhamive dhe krenimi me to, marrja e çobanëve me ndërtimtari<sup>51</sup>, luftimi i çifutëve dhe vrasja e tyre, ngushtimi i kohës<sup>51</sup>, papunësia, paraqitja e sprovave të shumta, shpeshtimi i vrasjeve, shtimi i prostitucionit dhe mëkateve. Thotë Allahu i Lartësuar:

"Momenti (i katastrofës së përgjigjthshme) është afruar, e hëna është çarë (në dysh)" (El Kamer \).

**B**.Shenjat e mëdha janë ato që ndodhin afër Ditës së Kijametit dhe shfaqja e këtyre shenjave është vërejtje (për njerëzit). Ato janë dhjetë shenja dhe asnjë prej tyre nuk është paraqitur.

Prej këtyre shenjave janë: Ardhja e Mehdiut<sup>ir</sup>; shfaqja e Dexhallit<sup>ii</sup>; zbritja e Isait nga qielli si gjykatës i

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Marrja e njerëzve me punë që nuk janë kompetent për to

<sup>&</sup>lt;sup>£7</sup> Zbulimi i mjeteve transportuese dhe zvogëlimi i kohës së udhëtimeve prej vendit në vend

<sup>&</sup>lt;sup>¿r</sup> Sundimtar i myslimanëve para Ditës së Kijametit që rrjedh nga fisi Kurejsh, familja Beni Hashim që është familja e Muhammedit sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem

drejtë, që e then kryqin, e mbyt derrin dhe Dexhallin, e vendos xhizjen dhe sundon me sheriatin e Islamit, paraqiten Jexhuxhi dhe Me'xhuxhi e bën dua kundër tyre (Isa alejhis selam) dhe vdesin; tri shembjet e tokës, një shembje në lindje, një në perëndim dhe një në gadishullin arabik; tymi i dendur që shpërthen nga qielli, që humb vetëdijen e njerëzve dhe i përfshin të gjithë; ngritja e Kur'anit nga toka në qiell; lindja e diellit nga perëndimi; dalja e kafshës talja e zjarrit të madh nga Adeni që i dëbon njerëzit në drejtim të Shamit, e njëherit kjo është shenja e fundit prej shenjave të mëdha.

Transmeton Muslimi nga Hudhejfe ibën Usejd el Giffari radijall-llahu anhu që thotë: Erdhi i Dërguari i Allahut sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem e ne ishim duke biseduar. Na pyeti: "Çka po bisedoni?" Thanë: Po bisedojmë për Kijametin. Tha (i Dërguari): "Nuk ndodh ai derisa të shfaqen para tij dhjetë shenja". E i përmendi: "Tymin, Dexhallin, kafshën, lindjen e diellit nga perëndimi, zbritjen e Isait birit të Merjemes, Jexhuxhin, tri shembjet, një në lindje, një në perëndim dhe një në gadishullin arabik, dhe e fundit prej tyre është zjarri që del në Jemen dhe i dëbon njerëzit..." (Muslimi).

Gjithashtu thotë i Dërguari i Allahut sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Del në fundin e popullit tim Mehdiu, e Allahu i dhuron shiun, toka jep frytet e veta, shtohet pasuria, ..., shumohet populli, e kështu jetojnë shtatë apo tetë, domethënë vite" (Hakimi në Mustedrek).

<sup>&</sup>lt;sup>£</sup> Krijesë e Allahut që bën mrekulli me qëllim që t'i mashtrojë besimtarët dhe t'i largojë nga besimi. Është edhe sprova më e madhe që ju ndodh ndonjëherë besimtarëve. Për këtë çdo i dërguar ia ka tërhequr vërejtjen popullit të vet prej tij

<sup>&</sup>lt;sup>£°</sup> Xhizja është tatim që e paguajnë çifutët dhe kristianët në shtetin islam, për sigurinë që iu ofron ky shtet

Kafshë që del nga toka

<sup>(</sup>V) Qytet në Jemenin e sotëm

Është cekur se këto shenja janë të njëpasnjëshme, kur të paraqitet njëra prej tyre pasohet prej tjetrës e kështu me rradhë derisa të bëhet Kijameti me lejen e Allahut të Lartësuar.

Me fjalën Kijamet është për qëllim: Dita kur dalin njerëzit prej varreve të tyre me urdhërin e Zotit të tyre që të japin llogari, shpërblehen të mirët e ndëshkohen të këqinjt. Thotë Allahu i Madhëruar:

"Ditën kur duke u ngutur dalin prej varreve, sikur nguteshin te idhujt" (El Mearixh ٤٣).

Kjo ditë është përmendur me emra të ndryshëm në Kur'anin Fisnik. Prej atyre emrave janë: Dita e Ngritjes (Jeumul Kijameh), Çasti Goditës (El Kariah), Dita e Llogarisë (Jeumul Hisab), Dita e Gjykimit (Jeumud din), Katastrofa (Et tammeh), Ndodhia e Madhe (El Vakia), E Vërteta e Pashmangshme (El Hakkah), Fryerja e Dytë e Surit (Es Sahhah), Trishtimi (El Gashije) si dhe emra tjerë.

Dita e Ngritjes- thotë Allahu xhel-le shanuhu:

"Betohem në ditën e kijametit (ngritjes)" (El Kijameh \).

Çasti Goditës- thotë Allahu i Lartësuar:

"Çasti goditës, e ç'është çasti goditës" (El Kariah \-\forall).

Dita e llogarisë- thotë Allahu i Lartësuar:

١ .. ا إِنَّ ٱلَّذِينَ يَضِلُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدُ إِمَا نَسُولْ
 يَوْمَ ٱلْحِسَابِ ﷺ [سورة ص، الآية: ٢٦].

"...Ata që largohen prej rrugës së Allahut i pret dënim i rëndë për shkak se e harruan ditën e llogarisë" (Sad ۲٦). *Dita e Gjykimit*- thotë i Lartësuari:

ا يَصلَونَهَا يَوْمَ ٱلدِّينِ ﴿ وَمَا هُمْ عَنْهَا بِغَآبِبِينَ ﴿ إِن السورة اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الهِ اللهِ اللهِ الهُ اللهِ الهُ اللهِ الهِ الهُ اللهِ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ اللهِ الهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ الهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الهُ اللهِ الهُ اللهِ الهُ اللهِ الهُ الهُ اللهِ الهُ اللهِ الهُ اللهِ الهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ الهُ الهُ اللهِ الهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ اللهِ الهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ الهُ الهِ اللهِ الهُ اللهِ الهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الهُ الهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ المَا اللهِ المَا الله

"Dhe se mëkatarët janë në Xhehennem. Aty futen ata ditën e gjykimit" (El Infitar \\( \xi\_-\)\( \c).

*Katastrofa*-thotë Allahu subhanehu ve teala:

"Por, kur të vijë katastrofa më e madhe" (En Naziat \(^\xi\)).

Ndodhia e Madhe- thotë Allahu i Madhëruar:

"Kur të bjerë Ndodhia e Madhe" (El Vakia \).

*E Vërteta e Pashmangshme*- thotë Allahu xhel-le shanuhu:

"E Vërteta e Pashmangshme, ç'është e Vërteta e Pashmangshme" (El Hakkah ۱-۲).

Fryerja e dytë e Surit- thotë Allahu i Madhëruar:

"Pastaj, kur të vijë Fryerja e Dytë e Surit" (Abese <sup>ΥΥ</sup>). *Trishtimi*- thotë i Lartësuari:

"A të ka arritur ngjarja e mbulimit (trishtimit)" (El Gashijeh \).

## 7. Mënyra e besimit në Ditën e Fundit

Besimi në Ditën e Fundit ka aspektin e përgjithshëm dhe të detalizuar.

Aspekti i përgjithshëm është të besosh se ekziston një ditë në të cilën Allahu i mbledh gjeneratat e hershme dhe të vonshme dhe i shpërblen sipas punëve të tyre, një grup hyn në Xhennet e një grup në zjarr. Thotë i Lartësuari:

"Thuaj: "Edhe të parët edhe të fundit! Kemi për t'u tubuar në një ditë të caktuar!" (El Vakia ٤٩-٥٠).

Aspekti i detalizuar është besimi në detalet e gjërave që ndodhin pas vdekjes, dhe i përmbledh disa çështje:

<u>E para-</u> **Sprova e varrit**. Kjo sprovë është marrja në pyetje e njeriut pas varrimit të tij, rreth Zotit të tij, fesë së tij dhe të Dërguarit të tij Muhammedit sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem. Allahu xhel-le shanuhu i përforcon besimtarët me Fjalën e Fortë (Shehadetin), ashtu si është cekur në hadith, kur të pyetet përgjigjet: "Zoti im është Allahu, Feja ime është Islami, Pejgamberi im është Muhammedi sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem" (Buhariu dhe Muslimi).

Obligohet besimi në atë që e argumentojnë hadithet, se do të pyeten (njerëzit) nga dy melekë<sup>£A</sup>, mënyrën e marrjes në pyetje, çfarë përgjigjie ka besimtari e çfarë hipokriti (munafiku).

<u>E dyta</u>- **Dënimi dhe shpërblimi në varr**. Obligohet besimi në dënimin e varrit dhe shpërblimin në të; se varri ose është gropë prej gropave të Xhehennemit, ose është kopsht prej kopshteve të Xhennetit<sup>19</sup>; se varri është i pari vendbanim i botës tjetër, e ai që shpëton në të ajo që vjen pas është më e lehtë për të, e kush nuk shpëton ajo që vjen pas është edhe më e rëndë për të, pra kush vdes për atë është bërë Kijameti i tij<sup>20</sup>.

Shpërblimi dhe ndëshkimi është si për shpirtin ashtu edhe për trupin në varr, e ndonjëherë veçohet shpirti (prej trupit), dënimi i tij (varrit) do të jetë për zullumqarët e shpërblimi për besimtarët e sinqertë.

I vdekuri ndëshkohet apo shpërblehet në Berzah (jeta pas vdekjes), i varrosur qoftë apo jo. Nëse (pas vdekjes) është djegur, apo fundosur, apo e kanë ngrënë egërsirat ose zogjtë, gjithsesi do ta kaplojë ky shpërblim apo ndëshkim.

Thotë Allahu subhanehu ve teala:

"Ata i nënshtrohen zjarrit mëngjes e mbrëmje, e në ditën e kijametit (u thuhet engjëjve): "Ithtarët e faraonit futni në dënimin më të rëndë!"" (Gafir 57).

-

<sup>&</sup>lt;sup>£^</sup> Melekët që i pyesin njerëzit në varr, i kemi përmendur në kapitullin e besimit në melekë

<sup>&</sup>lt;sup>£3</sup> E lus Allahun që të ma bëj varrin tim kopsht prej kopshteve të Xhennetit si dhe të gjithë myslimanëve e myslimaneve.

<sup>&</sup>quot; Vdekja quhet edhe Kijameti i Vogël

Thotë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Edhe sikur të mos varroseshit, do ta lusja Allahun që t'ju shpëtojë prej dënimit të varrit" (Muslimi).

<u>E treta</u>- **Fryerja e Surit**. Suri është bri në të cilin fryn Israfili alejhis selam. Kur të fryjë herën e parë, vdesin të gjitha krijesat përveç atyre që dëshiron Allahu, mandej fryn për herën e dytë, e ringjallen të gjitha krijesat (e krijuara) prej kohës kur Allahu e ka krijoi botën e deri në Ditën e Kijametit. Thotë i Madhëruari:

"Dhe i fryhet Surit dhe bie i vdekur çka ka në qiej dhe në tokë, përveç atyre që do Allahu (të mos vdesin), pastaj i fryhet atij herën tjetër, kur qe, të gjithë ata të ngritur e presin" (Ez Zumer ٦٨).

Thotë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Mandej i fryhet Surit...,mandej nuk mbetet askush që nuk bie i vdekur, mandej lëshon Allahu një shi të lehtë prej të cilit mbijnë trupat e njerëzve, mandej prapë i fryhet Surit, kur ja ata të ngritur e duke pritur" (Muslimi).

<u>E katërta</u>- **Ringjallja**. Allahu xhel-le shanuhu i ngjallë të vdekurit pas fryerjes së dytë të Surit, e ngriten njerëzit para Zotit të botëve. Kur të jap Allahu leje për fryerjen e Surit dhe kthimin e shpirtërave në trupat e tyre, atëherë njerëzit ngriten nga varret dhe ecin me vrap te vendqëndrimi i caktuar, të zbathur, të zhveshur, të pa bërë synet e pa asgjë me vete. Pritja është e gjatë e dielli i përcëllon ata me nxehtësi të madhe, e i kaplojnë djersët prej vështirësisë së qëndrimit aty. Ka prej njerëzve që kaplohen nga djersët deri te nyjet e këmbës, disa deri në gjunjë, disa

deri në shokë, disa deri në gjoks, disa deri në krahë e disa kaplohen tërësisht, e kjo varet prej punëve të tyre.

Ringjallja është e vërtetë e qëndrueshme e argumentuar me fe, shqisa dhe logjikë.

Argumentet në fe: Të shumta janë citatet në Librin e Allahut si dhe tekstet e vërteta prej Sunnetit të Pejgamberit të Zotit sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem, që argumentojnë dhe vërtetojnë (ringjalljen). Thotë Allahu xhel-le shanuhu:

"...Thuaj: "Po, pasha Zotin tim, pa tjetër do të ringjalleni..." (Et Tegabun V).

"...Ashtu sikur e kemi filluar krijimin (tuaj), e rikthejmë..." (El Enbija ۱۰٤).

Thotë Pejgamberi sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Mandej i fryhet Surit ..., mandej nuk mbetet askush që nuk bie i vdekur, mandej lëshon Allahu një shi të lehtë prej të cilit mbijnë trupat e njerëzve, mandej prapë i fryhet Surit, kur ja ata të ngritur e duke pritur" (Muslimi).

Thotë Allahu subhanehu ve teala:

"...tha: "Kush i ngjall eshtrat duke qenë ata të kalbur? Thuaj: "I ngjall Ai që i krijoi për herë të parë, e Ai është shumë i dijshëm për çdo krijim" (Ja Sin YA-YA).

Argumentet shqisore: Allahu e paraqiti ringjalljen para robëve të Tij në këtë botë. Në (Kur'an) kapitullin El

\_

<sup>&</sup>lt;sup>°¹</sup> Argumentimi me shqisa është se ka prej njerëzve që kanë parë mrekullinë e ringjalljes me sytë e vet, si do të shpjegohet më poshtë.

Bekare përmenden pesë raste: Ringjallja e popullit të Musait pas vdekjes së tyre, ringjallja e të vrarit prej Beni Israilëve, ringjallja e popullit që dolën nga shtëpitë e veta për t'i ikur vdekjes, ringjallja e atij që kaloi pranë fshatit dhe ringjallja e zogjëve të Ibrahimit alejhis selam.

Argumentet logjike: Argumentimi me to bëhet nga dy këndvështrime.

**A**.Allahu i Lartësuar është Krijuesi i qiejve dhe tokës dhe gjithë çka ka në to, i krijoi në fillim, e Ai që ka mundësi t'i krijojë në fillim nuk ka pengesa t'i rikthejë përsëri.

**B**.Toka mund të jetë (vende vende) e vdekur, pa kurrëfarë jetese në të, e Allahu lëshon në të shi, gjelbrohet e ngjallet prej çifteve të ndryshme (të krijesave), e Ai që ka mundësi që ta ringjallë atë (tokën) pas vdekjes së saj, Ai ka mundësi t'i ringjallë edhe të vdekurit.

<u>E pesta</u>- **Ngritja, grumbullimi, llogaria dhe shpërblimi**. Besojmë në grumbullimin e njerëzve dhe marrjen e tyre në pyetje, zbatimin e drejtësisë ndaj tyre dhe shpërblimin e krijesave sipas punëve të tyre. Thotë Allahu i Lartësuar:

"...dhe Ne i tubojmë ata e nuk na mbetet asnjë prej tyre pa e tubuar" (El Kehf <sup>¿</sup>V).

"Kujt t'i jepet libri i vet nga e djathta e tij, ai do të thotë: "O ju, qe, lexonie librin tim!" Unë kam qenë i bindur se do të jap llogarinë time. Dhe ai atëherë është në një jetë të kënaqshme" (El Hakkah ۱۹-۲۱).

"Ndërkaq, kujt i ipet libri i tij nga e majta, ai thotë: "O i mjeri unë, të mos më jepej fare libri im. Dhe të mos dijsha fare se çka është llogaria ime" (El Hakkah ۲٥-۲٦).

Grumbullimi (El hashr) është ngritja dhe tubimi i njerëzve në vendqëndrimin e caktuar për të japur llogari, e dallimi i tij prej ringjalljes qëndron në atë se ringjallja është kthimi i shpirtërave në trupa, e grumbullimi është ngritja e këtyre të ringjallurve dhe tubimi i tyre në vendqëndrim.

Llogaria e shpërblimi: Allahu i përqendron robët e Tij para Veti dhe i njofton ata me veprat që i kanë vepruar.

Llogaria e besimtarëve të devotshëm bëhet me paraqitjen e veprave të tyre (mëkateve), derisa ata ta kuptojnë mirësinë e Allahut ndaj tyre, që ua fshehi ato (vepra) në Dunja dhe ua fali në Ahiret; ngriten sipas besimit të tyre, i presin melekët që i përgëzojnë me Xhennet, i sigurojnë ata prej trishtimit e tmerrit të kësaj dite shumë të nxehtë; e zbardhen fytyrat e tyre, që atë ditë janë të shndritura, të buzëqeshura e të gëzuara.

E përgënjeshtruesit e kundërshtuesit llogariten me një llogaritje të vështirë e precize për çdo të punë të vogël apo të madhe; tërheqen zvarë për fytyre Ditën e Kijametit, si nënçmim për ta dhe shpërblim për atë që e vepruan dhe për atë se kanë përgënjeshtruar (fenë islame).

Të parët që do të llogariten në Ditën e Kijametit janë ummeti i të Dërguarit tonë Muhammedit sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem, e me ta janë <sup>V</sup>· mijë vetë që hyjnë në Xhennet pa kurrëfarë llogarie e dënimi për shkak të imanit të tyre të

plotë, e ata janë që i ka përshkruar Pejgamberi sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem në hadith: "Nuk kërkojnë rukje, e as nuk e përdorin Kejjin dhe lëshimin e pëllumbave për fat<sup>°</sup>, por mbështeten në Zotin e tyre", e prej tyre është shoku i famshëm i Pejgamberit, Ukashe ibën Muhsin.

Gjëja e parë për të cilën merret në llogari njeriu prej të drejtave të Allahut është Namazi, e gjëja e parë që gjykohet mes njerëzve prej të drejtave të tyre është gjaku

E gjashta- Haudi (Burimi i Pejgamberit). Besojmë në Haudin e Pejgamberit sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem, e ai është burim i madh e fisnik, rrjedh prej pijes së Xhennetit, lumit të Keutherit, e në vendtubimin e Kijametit pijnë aty besimtarët prej ummetit të Muhammedit sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem.

Prej cilësive të tij janë këto: Është më i bardhë se qumështi, më i ftohtë se akulli, më i ëmbël se mjalti, më i këndshëm se misku; është tepër i gjerë dhe i gjatë; çdo kënd i tij është larg sa ecja një muaj; kush pin prej tij një herë nuk ka etje kurrë pas kësaj.

Thotë I Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Haudi im është i madh sa të ecësh një muaj, uji i tij është më i bardhë se qumështi, era e tij është më e këndshme se misku, e shkëlqimi i tij është sikur i yjeve në qiell, e ai që pin aty nuk ka kurrë më etje" (Buhariu).

E shtata- Shefati (Ndërmjetësimi). Kur të shtohen sprovat mbi njerëzit, në vendqëndrimin e madh dhe zgjatë pritja e tyre, nxitojnë që të ndërmjetësojë dikush për ta te Zoti i tyre, për t'i shpëtuar ata prej mundimeve e tmerrit. Të Dërguarit e vendosur (Ulul Azmi), nuk munden të

Ka qëllim për gjak, jetën e njeriut, e ata që mbysin njerëz të pafajshëm kanë dënim shumë të madh për mëkatin e tyre

 $<sup>^{\</sup>circ \gamma}$ Në kohën e xhahilietit para ndonjë vendimi me rëndësi janë lëshuar pëllumbat të fluturojnë duke kërkuar fatin me këtë gjë dhe kanë vendosur në bazë të shortit që përcaktohej nga këta pëllumba

ndërmjetësojnë, deri kur vie rradha e të Dërguarit tonë Muhammedit sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem, që Allahu ja fali gabimet e shkuara dhe të ardhmet. Ai ngritet në një shkallë, ashtuqë e lavdërojnë të hershmit e të vonshmit (gjithë njerëzimi), e shfaqen pozita dhe grada e tij e lartë. Bën sexhde nën Arsh, e Allahu e frymëzon me falenderime dhe lavdata që t'i drejtohet Atij, kërkon leje prej Zotit të tij dhe Ai ia lejon që të ndërmjetësojë për krijesat, që të fillojë gjykimi, pas brengave e tmerrit të papërshkrueshëm që i kaploi.

Thotë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Dielli do të nxejë në Ditën e Kijametit, derisa djersët të arrijnë në gjysmë të veshëve, e duke qenë në këtë gjendje (njerëzit) kërkojnë ndihmë nga Ademi e mandej nga Ibrahimi, Musa, Isa, e mandej nga Muhammedi, e ndërmjetëson që të fillojë gjykimi i njerëzve, ... " (Buhariu).

Për këtë ndërmjetësim të madh Allahu xhel-le shanuhu e ka veçuar Pejgamberin sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem. Ai gjithashtu do të bëjë edhe ndërmjetësime tjera alejhis salatu ves-selam:

- '.Ndërmjetësimi i tij sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem për banorët e Xhennetit që të ju lejohet hyrja në Xhennet. Thotë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Do të shkoj të dera e Xhennetit e do të kërkoj që ta hapin, do të thotë roja: Kush je ti? E do të them: Muhammedi. Do të më thotë: Jam i urdhëruar që të mos ja hap derën askujt përpos teje" (Muslimi).
- Y. Ndërmjetësimi i tij sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem për njerëzit të cilëve ju barazohen veprat e mira dhe të këqia, e ndërmjetëson për ta që të hyjnë në Xhennet. Mirëpo kjo është vetëm mendim i disa dijetarëve sepse nuk argumentohet me ndonjë hadith të vërtetë të Pejgamberit sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem e as të tjetërkujt.

- ". Ndërmjetësimi i tij sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem për ata (myslimanë) që e kanë merituar Xhehennemin, që të mos hyjnë në të. Argumenti i kësaj është hadithi i Pejgamberit sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Ndërmjetësimi im (do të jetë) për ata që kanë bërë mëkate të mëdha prej ummetit tim" (Ebu Davud).
- <sup>£</sup>. Ndërmjetësimi i tij sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem për ngritjen e gradëve të banorëve të Xhennetit. Argument është fjala e Pejgamberit sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "O Allahu im, fale Ebu Selemen dhe ngrite gradën e tij në mes të të udhëzuarve" (Muslimi).
- o. Ndërmjetësimi i tij sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem për njerëzit që hyjnë në Xhennet pa dhënë llogari e pa mundime. Argument për këtë është hadithi i Ukashete ibën Muhsin që flet për V, mijë personat që do të hyjnë në Xhennet pa dhënë llogari dhe pa mundime, e Pejgamberi sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem u lut për të (Ukashen) duke thënë: "O Allahu im, bëre prej tyre" (Buhariu dhe Muslimi). 7. Ndërmjetësimi i tij sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem për ata që kanë bërë mëkate të mëdha e kanë hyrë në Xhehennem, për t'i nxjerrë ata prej tij. Argument është fjala e Pejgamberit sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Ndërmjetësimi im (do të jetë) për ata që kanë bërë mëkate të mëdha prej ummetit tim" (Ebu Davud). Gjithashtu thotë: "Do të del një popull prej Zjarrit me ndërmjetësimin e Muhammedit, do të hynë në Xhennet e do të quhen Xhehennemij° (Buhariu). V.Ndërmjetësimi i tij sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem për zbutjen e dënimit për ata që e meritojnë, siç është ndërmjetësimi i tij për axhën e tij Ebu Talibin. Thotë Pejgamberi sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Ndoshta do t'i

<sup>°</sup>¹ Vazhdimi i këtij hadithi argumenton se po me ndërmjetësimin e Muhammedit sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem, do t'ju hiqet ky emërtim si dhe çdo shenjë që i bën ata të dallohen se dikur kanë qenë në Zjarr. E ky lloj i njerëzve janë myslimanët që kanë bërë mëkate të mëdha e që i paguajnë me qëndrimin e tyre në Xhehennem.

bëj dobi ndërmjetësimi im në Ditën e Kijametit e do të vendoset në dallga zjarri që ja kaplojnë nyjet e këmbëve e i vlon maja e kokës "" (Buhariu dhe Muslimi).

Nuk vlen ndërmjetësimi tek Allahu xhel-le xhelaluhu veçse nëse i plotëson dy kushte:

A.Kënaqësia e Allahut për ndërmjetsuesin dhe të ndërmjetsuarin.

B.Leja e Allahut të Madhëruar për ndërmjetsuesin që të ndërmjetsojë.

Thotë Allahu xhel-le xhelaluhu:

"...dhe ata nuk mund të ndërmjetësojnë, veçse për ata me të cilët Ai është i kënaqur..." (El Enbija ۲۸).

"...Kush mund të ndërmjetësojë te Ai, pos me lejen e Tij?..." (El Bekare ۲00).

<u>E teta</u>- **Peshoja** (**Mizani**). Peshoja është e vërtetë dhe obligohemi të besojmë në të. Me peshojë në Ditën e Kijametit Allahu xhel-le shanuhu i peshon veprat e robëve për t'i shpërblyer ata sipas veprave të tyre. Është peshojë që ka dy krahë dhe ka gjuhë, maten me të veprat, apo fletushkat ku shënohen veprat, apo vet vepruesi. Ndoshta maten të gjithë këta, por kriter për peshën e rëndë dhe të lehtë janë veprat e jo vet vepruesi e as fletushkat.

Thotë Allahu subhanehu ve teala:

-

<sup>°°</sup> Ky është dënimi me i lehtë i Xhehennemit.

ا وَنَضَعُ ٱلْمَوَازِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِن كَانَ مِثْقَالًا مَعْنَا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَسِبِينَ عَلَى كَانَ مِثْقَالًا حَسِبِينَ عَلَى إِنَا حَسِبِينَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

"Në Ditën e Gjykimit Ne do të vëmë peshoja të drejta, e askujt nuk i bëhet e padrejtë asgjë, edhe nëse është (vepra) sa peshoja e një kokrre të melit Ne do ta sjellim atë. E mjafton që Ne jemi llogaritës" (El Enbija 57).

ا وَآلُوزَنُ يَوْمَبِدٍ ٱلْحَقُّ فَمَن ثَقُلَتْ مَوَ زِينُهُ وَأُوْلَتِ لَكَ هُمُ ٱلْمُفلِحُونَ وَمَنْ خَفَّتْ مَو زِينُهُ وَأُوْلَتِ لَكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُم بِمَا كَانُوا فَأُوْلَتِ لِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُم بِمَا كَانُوا فِي وَمَنْ خَفَّتْ مَو زِينُهُ وَأُوْلَتِ لِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُم بِمَا كَانُوا فِي وَمَنْ خَفَّتُ مَو وَيَنهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَالَالَالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْ

"Atë ditë peshimi (masa) është i drejtë. Atij që i rëndohen peshojat, ata janë të shpëtuar. Kujt i vijnë lehtë peshojat, ata e humben vetveten, ngase i refuzuan argumentet Tona me të padrejtë" (El A'raf  $^{\Lambda-9}$ ).

Thotë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Pastërtia është gjysma e imanit, ndërsa elhamdulilahi (falënderimi Allahut) e mbush peshojen" (Muslimi).

Gjithashtu thotë sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Vendoset peshoja në Ditën e Kijametit, e edhe sikur të peshoheshin në të qiejt dhe toka do të mjaftonte" (El Hakim).

<u>E nënta</u>- **Sirati**. Besojmë në Siratin, e Sirati është urë që shtrihet mbi Xhehennem dhe është vendkalim i frikshëm dhe i tmerrshëm. Kalojnë njerëzit mbi të (për të shkuar) drejt Xhennetit. Dikush kalon në të shpejt sa lëvizja e qerpikëve, dikush si reja, dikush si era, dikush si zogu, dikush si kuajt fisnikë, e dikush duke vrapuar. E kalimtarët

tjerë ka prej tyre që tërheqen zvarrë në të, kalojnë në bazë të veprave të tyre, derisa të kalojë personi që drita (e imanit) të tij është sa gishti i vogël i këmbës, e ka që edhe hidhen e bien në Zjarr, e kush e kalon Siratin hyn në Xhennet.

I pari që kalon në të është i Dërguari jonë Muhammedi sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem, mandej ummeti i tij, e nuk flet atë ditë askush përveç Pejgamberëve, e lutja e Pejgamberëve atë ditë do të jetë: "O Allahu im, shpëtim, shpëtim". Në Xhehennem ka gremça që gjenden në të dy anët e Siratit, nuk e din madhësinë e tyre askush përveç Allahut azze ve xhel-le, e hedhin kënd të dojë Allahu prej krijesave të Tij.

Cilësitë e tij: Është më i mprehtë se shpata, më i hollë se qimja e flokut, i rrëshqitshëm, nuk qëndron në të këmba e askujt përveç e atij që e ka përfocuar Allahu, është i kapluar me errësirë, dërgohen amaneti dhe lidhjet farefisnore e qëndrojnë rrëzë Siratit, si dëshmi për ata që i kanë zbatuar apo i kanë lënë ato.

Thotë Allahu i Lartësuar:

"Dhe nuk ka asnjë prej jush që nuk do t'i afrohet atij. Ky (kalim afër Xhehennemit) është vendim i kryer i Zotit tënd. Pastaj, (pas kalimit pran tij) do t'i shpëtojmë ata që ishin ruajtur (mëkateve), e zullumqarët do t'i lëmë aty të gjunjëzuar" (Merjem (1)-17).

Thotë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Sjellet Sirati mes dy krahëve të Xhehennemit, e unë me ummetin tim do të jemi të parët që do ta kalojmë (e do të shpëtojmë)" (Muslimi).

Gjithashtu thotë sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Sjellet ura e Xhehennemit, e jam unë me ummetin tim që kalojmë të parët, e lutja e Pejgamberëve atë ditë do të jetë: O Allahu im, shpëtim, shpëtim" (Buhariu dhe Muslimi).

Thotë Ebu Seid el Hudrij radijall-llahu anhu: "Më ka lajmëruar se ura është më e hollë se qimja e flokut dhe më e mprehtë se shpata" (Muslimi).

Gjithashtu ka thënë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Do të dërgohen amaneti dhe lidhjet farefisnore, e do të qëndrojnë rrëzë Siratit në të djathtë e të majtë, e kalon i pari prej jush si reja... mandej si era, mandej si zogu, duke u shtyrë nga veprat e tyre, e i Dërguari juaj do të qëndrojë mbi Sirat duke thënë: 'Zoti im, shpëtim, shpëtim' derisa ta mundësojnë këtë veprat e robëve, mandej vjen njeriu i cili nuk mundet të kalojë veçse zvarrë, e në dy anët e Siratit ka gremça të varur, që marrin ata që janë të urdhëruar, e ka prej tyre që do të jenë të lidhur nëpër gremça por shpëtues prej Zjarrit e ka tjerë që do të jenë të varur" (Muslimi).

<u>E dhjeta</u>- **Kantare**. Besojmë se besimtarët nëse e kalojnë Siratin do të ndalen në Kantare. Kantare është vend mes Xhennetit dhe Zjarrit, ku ndalen besimtarët të cilët e kanë kaluar Siratin dhe kanë shpëtuar prej Zjarrit, që t'i marrin hakin njëri tjetrit para hyrjes në Xhennet, e pasi të pastrohen u lejohet hyrja në të.

Thotë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Shpëtojnë besimtarët prej Zjarrit e mandej ndalen në Kantare mes Xhennetit e Zjarrit, e marrin hakun njëri tjetrit për padrejtësitë që kanë qenë mes tyre në Dunja. Pasiqë të pastrohen u lejohen atyre që të hyjnë në Xhennet..." (Buhariu).

<u>E</u> njëmbëdhjeta- **Xhenneti dhe Xhehennemi**. Besojmë se Xhenneti është i vërtetë dhe se Xhehennemi është i vërtetë, që të dy ekzistojnë e nuk kanë fund, përkundrazi janë të përhershëm. Begatitë e banorëve të

Xhennetit nuk përfundojnë, e dënimi i banorëve të Zjarrit për ata që janë gjykuar nga Allahu me përjetësi (në të), nuk kalon e as nuk ndërprehet. E besimtarët në Zotin Një, nxjerren nga ai (Zjarri), me ndërmjetësim të ndërmjetësuesve dhe me mëshirën e më të Madhit Mëshirues.

Xhenneti është shtëpia e nderit që e ka caktuar Allahu për të devotshmit në Ditën e Kijametit. Në të rrjedhin lumenjtë, ka dhoma të larta, gra të bukura (hyrija), ka në të çka mallëzohen shpirtërat dhe kënaqen sytë prej asaj që syri kur nuk e ka parë, e as veshi nuk e ka dëgjuar, e as që dikush e ka imanigjuar. Nuk kalon e as nuk përfundon begatia e tij, është e gjithmonshme e pa ndërprerje. Era e tij dëgjohet në largësi të dyzet viteve, e më e madhja begati në të është të pamurit e Allahut nga besimtarët me sytë e tyre.

Qafirët janë të privuar nga të pamurit e Allahut. E kush e mohon të pamurit e Allahut nga besimtarët, ai i ka barazuar ata me qafirët në këtë ndalesë.

Në Xhennet ka ' · · · shkallë, mes secilës shkallë ka hapësirë sa prej tokës e në qiell, e shkalla më e lartë është Firdeusi i Lartë. Kulmi i Xhennetit është Arshi i Mëshiruesit. Xhenneti i ka tetë dyer, e mes dy anëve të secilës derë ka hapësirë sa prej Mekkes e deri në Hixhër, e një ditë do të jetë i mbushur, e më i ulti prej banorëve të Xhennetit do të ketë (pronë) sa dhjetë herë toka.

Thotë Allahu i Lartësuar për Xhennetin se është:

### "...i përgatitur për të devotshmit" (Ali Imran ۱۳۳).

Për përjetësinë e banorëve të Xhennetit dhe se ai nuk ka mbarim, Allahu xhel-le shanuhu thotë: ا جَزَآ وُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ عَدْنِ تَطْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَلاً تَرضي لِللهُ عَنْهُمْ وَرَضُولْ عَنْهُ ذَالِكَ لِمَنْ خِينَ رَبِّهُ ﴿ ﴾ فِيهَآ أَبَلاً تَرضي لَللهُ عَنْهُمْ وَرَضُولْ عَنْهُ ذَالِكَ لِمَنْ خِينِ رَبِّهُ ﴿ ﴾ [سورة البينة، الآية: ٨].

"Shpërblimi për ta te Zoti i tyre: Xhennetet e Adnit nëpër të cilët burojnë lumenj, e aty janë përgjithmonë, pakëputur. Allahu është i kënaqur ndaj tyre, e edhe ata të kënaqur prej Tij. E ky është për atë, që i ka pasur dronë Zotit të vet" (El Bejjine ^).

Xhehennemi (Zjarri) është shtëpia e dënimit që e ka caktuar Allahu për qafirët dhe mëkatarët. Në të gjendet mundimi më i rëndë dhe dënimet e llojllojshme. Rrojtarët e tij janë melekët e ashpër dhe të rreptë. Qafirët janë përgjithmonë në të, ushqimi i tyre është Zekkumi e pija e tyre është gjaku i qelbosur. Zjarri i Dunjasë është një pjesë nga shtatëdhjetë pjesët e nxehtësisë së Xhehennemit. E Xhehennemi ka gjashtëdhjetë e nëntë pjesë, të gjitha sikur zjarri i Dunjasë bile edhe më shumë.

Xhehennemi nuk ngopet me gjithë ata që i hedhin në të, përkundrazi thotë se a ka të tjerë. I ka shtatë dyer dhe secila derë ka pjesën e vet të veçantë.

Thotë Allahu teala për Zjarrin se:

"...është përgaditur për pabesimtarët" (Ali Imran ۱۳۱).

Thotë Allahu dhul xhelal rreth qëndrimit të gjithmonshëm të banorëve të tij në të dhe se ai nuk është kalimtar:

<sup>&</sup>lt;sup>e</sup> Zekkumi është pemë e Xhehennemit me frute shumë të pakëndshme, që sikur një frut të hidhej në det do ta qelbësonte atë.

<sup>°</sup> Zjarri i Xhehennemit djeg V· herë më shumë se zjarri i Dunjasë.

ا إِنَّ ٱللَّهُ لَعَنَ ٱلْكَنْفِرِينَ وَأَعَدَّ لَهُمْ سَعِيرًا ﴿ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَلَا ۗ ...﴾ [سورة الأحزاب، الآيتان: ٢٥، ٦٥].

"Allahu i ka mallkuar jobesimtarët dhe për ta ka përgatitur zjarr të ndezur fort. Aty do të mbesin përgjithmonë..." (El Ahzab ٦٤-٦٥).

#### ♥.Frytet e besimit në Ditën e Fundit

Besimi në Ditën e Fundit ka fryte të rëndësishme, ja disa prej tyre:

- \'.Dëshira për bërjen e veprave të mira dhe përkujdesja (që të mos i lëshojmë) duke shpresuar shpërblimin.
- Y.Droja nga bërja e mëkateve apo të kënaqurit me to, duke u frikësuar prej dënimit të asaj dite.
- ".Ngushllimi i besimtarit për atë që i kalon në këtë botë<sup>^^</sup>, me begatitë që i shpreson prej asaj bote dhe shpërblimeve të saj.
- <sup>£</sup>.Besimi në ringjallje është esenca e lumturisë së individit dhe shoqërisë. Njeriu nëse beson se Allahu i Lartësuar do ti'i ringjallë krijesat pas vdekjes së tyre; do t'i gjykojë dhe shpërblejë sipas veprave të tyre; do t'i mirret haku zullumqarit prej atij që i ka bërë zullum bile edhe haku i shtazëve; (njeriu) do të qëndrojë në respektimin e Allahut, do të këputet filli i së keqes, shpërndahet e mira në shoqëri, e cila kaplohet prej vlerave dhe qetësisë.

\_

<sup>°</sup> Me atë që nuk e ka në këtë botë, siç është luksi apo gjërat e ndaluara.

# Kushti i gjashtë:Besimi në Kader

#### \.Përkufizimi i Kaderit dhe rëndësia e besimit në të

Kaderi° është caktimi i Allahut për ndodhitë, ashtu si është paraprirë në diturinë e Tij dhe siç është përfshirë në urtësinë e Tij. E gjithë kjo i takon fuqisë së Tij sepse Ai është i fuqishëm mbi çdo gjë dhe bën ç'të dojë.

Besimi në Kader është prej besimit në Zotërimin e Allahut subhanehu ve teala dhe është një nga kushtet e imanit që janë të domosdoshme për plotësimin e imanit. Thotë Allahu i Lartësuar:

"Ne çdo send e kemi krijuar me Kader" (El Kamer ٤٩).

Thotë Pejgamberi sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Çdo gjë ndodh me Kader, bile edhe e pamundshmja dhe e mundshmja, ose e mundshmja dhe e pamundshmja" (Muslimi).

#### Y.Shkallët e Kaderit

<sup>°</sup> Paracaktimi hyjnor i të gjitha gjërave para krijimit të tyre, shkruar në Librin e Ruajtur Hyjnor të Vendimeve për çdo ndodhi të çdo gjëje.

Besimi në Kader nuk plotësohet pa i realizuar katër shkallë:

<u>E para</u>: Besimi në dijen e hershme<sup>\tau</sup> të Allahut, dije që përfshin çdo gjë. Thotë Allahu i Lartësuar:

"A nuk e ke ditur se Allahu di çka ekziston në qiell e në tokë, e tërë ajo është e shënuar në libër, ajo për Allahun është shumë lehtë" (El Haxhxh V.).

<u>E dyta</u>: Besimi në shkrimin në Leuhi Mahfudh (Libri i Ruajtur Hyjnor i Vendimeve) i të gjithë caktimeve që i ka ditur Allahu. Thotë Allahu xhel-le shanuhu:

"...Ne nuk kemi lënë pas dore asgjë në Libër..." (El En'am  $^{\text{TA}}$ ).

Thotë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "I shkroi Allahu kaderet e krijesave para se t'i krijonte qiejt dhe tokën për pesëdhjetë mijë vjet" (Muslimi).

<u>E treta</u>: Besimi në dëshirën e zbatueshme të Allahut dhe në fuqinë e Tij absolute. Thotë Allahu i Madhëruar:

"E ju nuk do të dëshironi, po të mos jetë se dëshiron Allahu, Zoti i botëve" (Et Tekvir ۲۹).

I ka thënë Pejgamberi sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem personit që i tha 'Çka të dëshirojë Allahu dhe ti': "A i bëre

\_

T. Dija e Allahut para krijimit të krijesave, fjala është për Ezelin

Allahut shok? Por (thuaj) çka të dëshirojë Allahu i Vetëm" (Ahmedi).

<u>E katërta</u>: Besimi se Allahu është Krijues i çdo gjëje. Thotë Allahu i Lartësuar:

"Allahu është krijues i çdo sendi dhe Ai ëshë mbikëqyrës ndaj çdo gjëje" (Ez Zumer <a href="#">17</a>).

"E Allahu ju krijoi juve edhe atë që e punoni" (Es Saffat 97).

Thotë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Allahu krijon çdo sajues dhe atë që e sajon ai" (Buhariu).

#### **₹.**Ndarja e caktimeve

**A**.Caktimi i përgjithshëm për të gjitha ndodhitë. Ky është ai që u shkrua në Leuhi Mahfudh, para krijimit të qiejve dhe tokës për ° mijë vjet.

**B**.Caktimi jetësor. Ky është caktimi i çdo gjëje që i ndodhë robit prej futjes së shpirtit e deri në vdekjen e tij.

C.Caktimi vjetor. Ky është caktimi i asaj që ndodhë çdo vit, caktim ky që bëhet Natën e Kadrit për çdo vit. Thotë Allahu teala:

"Në atë (natë) zgjidhet çdo çështje në mënyrë të prerë" (Ed Duhan ٤).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Nata e Kadrit është në muajin e Ramazanit, por nuk dihet saktësisht se cila natë është, mirëpo dihet se është njëra nga këto: ۲۱, ۲۳, ۲۰, ۲۷ dhe ۲۹.

Ç.Caktimi ditor. Ky është caktimi i çdo ndodhie ditore, si krenaria, poshtërimi, dhënia, ndalesa, lindja, vdekja e të tjera. Thotë Allahu i Lartësuar:

"Atij i drejtohet me lutje kush është në qiej e në tokë dhe Ai në çdo moment është i angazhuar në çështje të reja (falë mëkate, largon brengosje, jep jetë, jep vdekje, krijon gjendje, zhduk të tjera etj.)" (Er Rahman <sup>۲۹</sup>).

### ¿.Besimi i selefit ' në Kader

Allahu është Krijues, Zot dhe Pronar i çdo gjëje. Ka caktuar kaderet e krijesave para se t'i krijonte, i caktoi atyre afatet (se sa do të jetojnë), furnizimin, veprat dhe caktoi se a do të jenë të lumtur apo do të jenë të dëshpëruar, e çdo gjë e evidentoi në Leuhi Mahfudh. Ajo që e dëshiroi Allahu ndodhë, e ajo që nuk e dëshiroi nuk ndodhë. E din se çka ka ndodhë e çka do të ndodhë, e sikur të ndodhte si do të ndodhte. Ai është i fuqishëm për çdo gjë, e udhëzon kënd të dojë dhe e humb kënd të dojë. Robërit kanë dëshirë e fuqi që punojnë sipas saj, brenda asaj që u caktoi Allahu dhe besojnë se robët nuk dëshirojnë përveç nëse dëshiron Allahu. Thotë Allahu teala:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>TY</sup> Selefi janë të parët tanë, gjeneratat e para myslimane, ku bëjnë pjesë Pejgamberi sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem me shokët e tij dhe ata që i pasuan ata me bëmirësi.

"E ata, të cilët luftuan për hir Tonë, Ne, me siguri do t'i orientojmë rrugës për te Ne..." (El Ankebut <sup>79</sup>).

Allahu i Madhëruar është Krijues i robëve dhe i veprave të tyre, e ata janë kryesit e vërtetë të atyre veprave, e nuk ka arsyetim për askend para Allahut për ndonjë obligim që nuk e ka kryer apo për një ndalesë që e ka bërë, përkundrazi, Allahu ka argument të fortë kundër njerëzve. Arsyetimi me Kader lejohet vetëm për fatkeqësi e jo edhe për turpe e mëkate. Tregon Pejgamberi sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem rreth Ademit dhe Musait alejhimas selam: "Polemizuan Ademi dhe Musa. Tha Musa: Ti je Ademi që mëkati yt të nxorri nga Xhenneti. I tha Ademi: Ti je Musa që të zgjodhi Allahu për shpalljen e Tij dhe Fjalën e Tij, e mandej më akuzon mua për një çështje që është caktuar për mua para se të krijohem. Kështu u arsyetua Ademi para Musait" (Muslimi).

#### •.Veprat e njerëzve

Veprat të cilat i krijoi Allahu i Lartësuar në gjithësi ndahen në dy grupe:

<u>I pari</u>: Veprat e Allahut tebareke ve teala në krijesat e Tij, e nuk ka të drejtë askush në to që të dëshirojë apo të zgjedhë, por, ato janë sipas dëshirës së Allahut, siç janë jeta, vdekja, sëmundja dhe shëndeti. Thotë i Lartësuari:

"E Allahu ju krijoi juve edhe atë që e punoni" (Es Saffat 97).

# "Ai është që krijoi vdekjen dhe jetën, për t'ju provuar se cili prej jush është më vepërmirë..." (El Mulk ).

<u>I dyti</u>: Veprat që i punojnë krijesat me dëshirën e tyre. Këto vepra bëhen me zgjedhje të atyre që i veprojnë dhe sipas dëshirës së tyre, pasiqë Allahu ju dha këtë mundësi. Allahu xhel-le shanuhu thotë:

"Për atë nga mesi që dëshiron të gjendet në të vërtetën" (Et Tekvir ۲۸).

# "...E vërteta është nga Zoti juaj, e kush të dojë, le të besojë, e kush të dojë, le të mohojë..." (El Kehf ۲۹).

Ata (njerëzit) do të falenderohen për veprat e lavdëruara dhe do të qortohen për veprat e qortueshme, e Allahu nuk dënon veçse për çështjet në të cilat ka lënë mundësi zgjedhjeje për njerëzit. Siç thotë Allahu teala:

#### "...dhe Unë nuk jam zullumqar për robërit" (Kaf <sup>۲۹</sup>).

Njeriu e din dallimin mes zgjedhjes dhe detyrimit, p.sh. njeriu zbret nga kulmi me shkallë, zbritje kjo që e zgjedh vet, por, mundet që ta rrëzojë dikush nga kulmi. E para ishte zgjedhje e e dyta ishte detyrim.

### 7.Pikat e përbashkëta mes krijimit të Allahut dhe veprës së robit

Allahu krijoi robin dhe krijoi veprat e tij. I dha atij dëshirë dhe mundësi. Robi është veprues direkt dhe i vërtetë i veprës së tij, pasiqë ka dëshirë dhe mundësi. Kështu nëse

beson, kjo është me dëshirën dhe mundësinë e tij, e nëse mohon, ai është qafir me dëshirën e tij të plotë. Kjo është sikur të themi: Ky frut është prej kësaj peme, ky produkt është prej tokës, që domethënë se është dalë nga ajo, e edhe nga Allahu që domethënë se Ai e krijoi (atë frut) prej saj. Këtu nuk ka aspak kundërthënie, këtu përputhen Ligji i Allahut dhe Kaderi i Tij.

Thotë Allahu subhanehu ve teala:

"E Allahu ju krijoi juve edhe atë që e punoni" (Es Saffat 97).

"E, sa i përket atij që jep dhe ruhet, dhe vërteton bindshëm për më të mirën, Ne do ta përgatitim atë për më të lehtën. E sa i përket atij që bën koprraci dhe ndien veten të pavarur (nga Zoti) dhe që përgënjeshtron atë më të mirën, Ne do ta përgatisim për më të vështirën" (El Lejl °-\\`).

## V.Obligimi i njeriut rreth Kaderit

Obligohet njeriu rreth Kaderit me dy çështje:

<u>E para</u>: Të kërkojë ndihmë nga Allahu në kryerjen e veprave të lejuara dhe në largimin prej veprave të ndaluara. Të e lus Atë që t'ia lehtësojë e t'ia largojë vështirësitë, të mbështetet në Të e të kërkojë mbrojtje prej Tij, e kështu

është i nevojshëm për të në kryerjen e të mirës e lënien e së keqes. Thotë Muhammedi sal-lall-llahu alejhi ve sellem: "Kujdesu për atë që të sjell dobi. Kërko ndihmë nga Allahu e mos u bëj i dobët. Nëse të godet diçka, mos thuaj: sikur të veproja kështu, do të ndodhte kjo, por thuaj: Allahu e ka caktuar dhe çka ka dashur Ai ka vepruar. Sepse "lev-i" (sikur të...) e fillon veprimin e djallit".

<u>E dyta</u>: Duhet të durojë në atë që e ka të caktuar e të mos dobësohet. Ta dijë se ajo është prej Allahut, të kënaqet e të dorëzohet. Ta dijë se ajo që e goditi, nuk do të mund të shmangej, e as ajo që është shmangur nuk do ta godasë. Thotë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Dije se ajo që të ka goditur nuk do të mund të shmangej, e as ajo që të është shmangur, nuk do të godiste".

### ^.Të kënaqurit me Gjykimin dhe Kaderin

Duhet të kënaqemi me Kaderin sepse është prej plotësimit të kënaqësisë me Zotërimin e Allahut. Duhet që secili besimtarë të kënaqet me gjykimin e Allahut, se ajo që e ka bërë Allahu dhe gjykimi i Tij është e tëra hajr, drejtësi dhe urtësi. Atij që i është qetësuar shpirti i tij në atë se ajo që e ka goditur nuk do të mundte të shmangej, e as ajo që është shmangur nuk do ta godasë; e ka shpëtuar shpirtin e tij prej lëkundjeve; e ka larguar prej jetës së tij brengosjen dhe kundërthënien; nuk pikëllohet për atë që i ka kaluar, e as nuk frigohet për të ardhmen e tij. Me këto ky është njeriu më i lumtur, shpirtërisht më i miri dhe më i qeti. Ai i cili e kupton se afati (jetësor) i tij është i caktuar, rizku i tij i numëruar, se frika nuk mund t'ia zgjasë jetën, e as kopracia nuk mund t'ia shtojë rizkun dhe çdo gjë është e shkruar; duron sprovat që e kanë goditur, i kërkon falje Allahut për gabimet dhe turpet që i ka bërë, kënaqet me atë që i ka caktuar Allahu; e me këtë bashkon respektimin e urdhërit dhe durimin përballë sprovave.

Thotë Allahu xhel-le xhelaluhu:

"Çfarëdo e keqe që ndodh (godet), nuk mund të jetë ndryshe, vetëm sipas caktimit të Allahut, e kush i beson Allahut, Ai ia udhëzon zemrën e tij; Allahu është i gjithdijshëm për çdo send" (Et Tegabun ' ').

"Ti bën durim, se premtimi i Allahut është i vërtetë, kërko falje për mëkatin tënd..." (Gafir °°).

#### 4. Udhëzimi është dy llojesh

<u>I pari</u>: Udhëzimi me argumentimin e të vërtetës dhe orientimit në të. Ky udhëzim është për të gjitha krijesat dhe këtë e kanë mundësi Pejgamberët dhe pasuesit e tyre. Thotë Allahu i Madhëruar:

"...Në të vërtetë, edhe ti udhëzon për në rrugën e drejtë" (Esh Shura' o\).

<u>I dyti</u>: Udhëzimi me sukses dhe përforcim prej Allahut, bëmirësi prej Tij dhe nderë për robët e Tij të devotshëm. Ky

udhëzim është vetëm në mundësinë e Allahut. Thotë Allahu dhul xhelal:

"Është e vërtetë se ti nuk mund ta udhëzosh atë që do ti, por Allahu udhëzon kë të dojë..." (El Kasas <sup>o</sup>\).

#### \cdot .Dëshira në Librin e Allahut është dy llojesh

<u>I pari</u>: **Dëshira kosmologjike e caktuese**. Kjo është dëshira absolute për të gjithë ekzistencën. Çka dëshiron Allahu bëhet e çka nuk dëshiron nuk bëhet. Kjo dëshirë e obligon plotësimin e sendit që dëshirohet, e nuk e obligon të dashurit dhe kënaqësinë, përveç nëse lidhet me dëshirën legjislative. Thotë Allahu xhel-le shanuhu:

"Atë që Allahu dëshiron ta udhëzojë, ia zgjeron zemrën për (të pranuar) islamin..." (El En'am ۱۲۰).

<u>I dyti</u>: **Dëshira fetare dhe legjislative**. Kjo dëshirë është të dashurit e sendit që dëshirohet, atyre që e ndjekin atë dhe kënaqësia ndaj tyre. Kjo nuk e obligon plotësimin e sendit që dëshirohet përveç nëse është e lidhur me dëshirën kosmologjike. Thotë Allahu subhanehu ve teala:

"...Allahu me këtë dëshiron lehtësim për ju, e nuk dëshiron vështërsim për ju..." (El Bekare ۱۸٥).

Dëshira kosmologjike është më e përgjithshme sepse çdo dëshirë legjislative që ka ndodhur është njëkohësisht dëshirë kosmologjike, e çdo dëshirë kosmologjike që ka ndodhur nuk është medoemos dëshirë legjislative. P.sh. në imanin e Ebu Bekrit radijall-llahu anhu janë realizuar që të dy llojet e dëshirave. E shembull për realizimin e dëshirës kosmologjike është kufri i Ebu Xhehlit, e nuk është realizuar dëshira legjislative, pasiqë është dëshiruar legjislativisht imani i tij. Pra, Allahu edhe nëse ka dëshiruar mëkatet me caktim dhe dëshirë kosomologjike, Ai nuk kënaqet me to nga aspekti fetar, nuk i don ato dhe nuk urdhëron në to. Përkundrazi i urren dhe ndalon prej tyre dhe e kërcnon mëkatarin, e e gjithë kjo është me Kaderin e Tij.

E sa i përket punëve të mira dhe imanit, Ai, i madhëruar qoftë, i don dhe urdhëron në to dhe i premton vepruesit të tyre shpërblim të mirë. Ai, nuk mëkatnohet (prej njerëzve) veçse me dëshirën e Tij, e nuk ndodh asnjë send veçse me dëshirën e Tij. Thotë i Lartësuari:

"...Ai nuk është i kënaqur me mosbesimin e robërve të Vet..." (Ez Zumer ♥).

"...E Allahu nuk e do çrregullimin (fesadin)" (El Bekare

## \\.Shkaqet të cilat e ndryshojnë Kaderin

Allahu xhel-le shanuhu ka caktuar për kaderet e veta shkaqe me të cilat ato ndryshohen dhe nuk ndodhin, e ato shkaqe janë lutja, sadakaja (lëmosha), ilaçet, marrja e

masave preventive, në çdo aspekt të Kaderit të Allahut, deri edhe në pamundësi dhe mundësi.

#### Y.Çështja e Kaderit është sekret i Allahut ndaj krijesave

Thënia se Kaderi është prej sekreteve të Allahut ndaj krijesave, është e kufizuar vetëm në anën e fshehtë të Kaderit. Realitetin e gjërave nuk e di askush përveç Allahut, e nuk arrin te to as njeriu. P.sh. Allahu i humbi dhe i udhëzoi (krijesat), ju morri dhe ju dha jetën, ju ndaloi (pasuritë) dhe ju dha. Pejgamberi sal-lall-llahu alejhi ve sellem thotë: "Kur të përmendet Kaderi përmbajuni (keni kujdes)" (Muslimi).

Ndërsa anët tjera të Kaderit, si urtësitë e tij të mëdha, shkallët, gradët dhe ndikimin e tij, lejohet sqarimi i tyre për njerëzit dhe njohja e tyre, sepse Kaderi është një nga kushtet e Imanit që duhet të mësohet dhe njihet.

Thotë Muhammedi sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem, kur u përmenden kushtet e Imanit para Xhibrilit alejhis selam: "Ky është Xhibrili e ka ardhur që t'ua mësojë fenë tuaj" (Muslimi).

# ۱۳.Arsyetimi me Kader ۱۳

Dija e Allahut të Lartësuar për gjërat para se të ndodhin ato, është sekret që nuk e din askush përpos Tij, e panjohur për njerëzit e nuk mund të gjejë askush arsyetim (për mëkatet) e veta në të. Pra, Kaderi nuk është arsyetim për askend, qoftë para Allahut, qoftë para krijesave të Tij, e sikur t'i lejohej dikujt të arsyetohet me Kader për të këqiat që i bën, atëherë nuk do të ndëshkohej zullumqari, as nuk

\_

<sup>&</sup>lt;sup>\tau</sup> Arsyetimi me Kader është të thotë dikush kur të bën ndonjë krim, se nuk duhet të dënohet sepse ajo që e ka bërë është me Kaderin e Allahut.

do të luftohej mushriku, nuk do të zbatoheshin ligjet (e dënimeve), nuk do ta ndërprente askush zullumqarin (nga padrejtësitë e tij), e ky është çrregullim në fe e në tokë, e dihet fort mirë dëmi i kësaj.

I themi atij që arsyetohet me Kader se ti nuk je aspak i sigurt se a do të jesh prej banorëve të Xhennetit apo Zjarrit, e sikur ta dije me siguri këtë, atëherë nuk do të kishim urdhëruar (për të mira) e as nuk do të kishim ndaluar (nga të këqiat), por, të themi puno (vepra të mira) me shpresë që Allahu të dhurojë sukses e të jesh prej banorëve të Xhennetit.

Ka thënë i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem kur është pyetur për arsyetimin me Kader: "Punoni, e secilit prej jush i është lehtësuar ajo për të cilën është krijuar, e kush është prej të lumturve i është lehtësuar puna e të lumturve (që shpie në lumturi), e kush është prej të dëshpruarve i është lehtësuar puna e të dëshpruarve <sup>18</sup>" e mandej e lexoi sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem (Fjalën e Allahut):

"E, sa i përket atij që jep dhe ruhet, dhe vërteton bindshëm për më të mirën, Ne do ta përgatitim atë për më të lehtën. E sa i përket atij që bën koprraci dhe ndien veten të pavarur (nga Zoti), dhe që përgënjeshtron atë më të mirën, Ne do ta përgatisim për më të vështirën" (El Lejl o-).).

-

Të lumturit janë besimtarët e të dëshpruarit janë mëkatarët

## ۱٤. Ndjekja e shkaqeve ' (sebepeve)

Njeriut i paraqiten (në jetën e tij) dy çështje: Çështja në të cilën ka gjindshmëri dhe kjo nuk i pamundësohet atij dhe çështja në të cilën nuk ka gjindshmëri dhe nuk bën të ankohet për të. Allahu subhanehu ve teala i din fatkeqësitë edhe para se të ndodhin ato, e dija e Tij për to nuk është shkak që e shtyn fatkeqin në fatkeqësi, por ato ndodhin prej shkaqeve që renditet për ndodhjen e tyre. Nëse ndodhja e tyre është për shkak të moskujdesit të personit, duke i injoruar shkaqet dhe mjetet që e mbrojnë atë prej rënies në fatkeqësi, (shkaqe me të cilat) e ka urdhëruar feja e vet që t'i përdorë, atëherë ai është fajtor për pakujdesin e tij në mbrojtjen e vetvetes dhe në moskryerjen e shkaqeve të natyrshme të cilat e mbrojnë atë. E nëse është i pafuqi në mbrojtjen prej fatkeqësive atëherë ai arsyetohet.

Ndjekja e shkaqeve nuk e mohon Kaderin e as mbështetjen në Allahun, e përkundrazi ajo është pjesë e tyre. Mirëpo nëse ndodhë një caktim, atëherë obligohet të jemi të kënaqur e t'i dorëzohemi atij dhe duhet të gjejmë prehje në fjalët "E bëri Allahu Kader, e çka dëshiroi Ai veproi". Ndërsa para ndodhjes (së caktimit të Allahut), njeriu duhet të ndjekë shkaqet e ligjshme dhe mbrojtëset prej kadereve me kadere (tjera, sepse gjithçka është me Kaderin, caktimin e Allahut). Të Dërguarit i kanë ndjekur shkaqet dhe mjetet të cilat i kanë ruajtur ata prej armiqëve të tyre, edhepse ata kanë qenë të ndihmuar me Shpalljen dhe Mbrojtjen prej Allahut dhul xhelal. I Dërguari i Allahut, Muhammedi sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem, zotëriu i atyre që mbështeten në Zotin, i ka ndjekur shkaqet, me gjithë forcën e mbështetjes së tij në Zotin e tij.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>° Është për qëllim, që kur dëshirojmë ta kryejmë një punë, duhet t'i ndjekim, t'i kryejmë të gjitha shkaqet që na mundësojnë kryerjen me sukses të asaj pune

Thotë Allahu xhel-le shanuhu:

"E ju përgatituni sa të keni mundësi force, (mjete luftarake) e kuaj të caktuar për betejë kundër atyre (që tradhtojnë) e me të, (me përgatitje) ta frikësoni armikun e Allahut, armikun tuaj..." (El Enfal 7.).

"Ai është që juve tokën ua bëri të përshtatshme, andaj, ecni nëpër pjesë të saj dhe shfrytëzoni begatitë e Tij, meqë vetëm te Ai është e ardhmja" (El Mulk ) °).

Thotë Muhammedi sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "Besimtari i fortë (në besim) është më i mirë dhe më i dashur tek Allahu se sa besimtari i dobët, dhe te secili ka dobi. Kujdesu për atë që të sjell dobi. Kërko ndihmë nga Allahu e mos u bëj i dobët.Nëse të godet diçka, mos thuaj: sikur të veproja kështu, do të ndodhte kjo, por thuaj: Allahu e ka caktuar dhe çka ka dashur Ai ka vepruar. Sepse "lev-i" (sikur të...) e fillon veprimin e djallit" (Muslimi).

## \oldows\.Vendimi për atë që e mohon Kaderin

Kush e mohon Kaderin, ka mohuar një themel nga themelet e Sheriatit dhe me këtë ka bërë kufër. Kanë thënë disa nga selefët: "Polemizojini kaderijët" me dituri, e nëse

-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Kaderijët janë një sekt që e mohojnë Kaderin e që e konsiderojnë veten myslimanë. Ndikimi i tyre është prezent edhe në kohën tonë, e vlen të ceken disa hoxhallarë tanë që kanë devijuar nga kuptimi i selefit mbi Kaderin dhe mundohen

mohojnë atëherë kanë bërë kufër, e nëse janë të kënaqur (me kufër) atëherë armiqësojini".

#### **17.Frytet e besimit në Kader**

Besimi në Kader ka fryte dhe ndikim të mirë, që ndihmojnë në përmirësimin e Ummetit dhe individit, e disa prej tyre po i përmendim më poshtë:

- '.Prej (besimit në Kader) rrjedhin ibadete dhe cilësi të lavdërueshme, siç janë sinqeriteti- Ihlasi për Allahun (në të gjitha veprat); mbështetja në Allahun; frika nga Ai; shpresa dhe mendimi i mirë për Të; durimi dhe forca e përmbajtjes; luftimi i pesimizmit; kënaqja me Allahun; njësimi i Allahut në falënderim e gëzimi me begatitë dhe mëshirën e Tij; modestia për hirë të Allahut; lënia e mendjemadhësisë dhe mburrjes; e rrjedh prej dhënies (së të hollave) për të mira të ndryshme, bindja në Allahun, trimëria; kënaqësia dhe krenaria e shpirtit; ambiciet e larta; serioziteti në çështje; durimi në skamje dhe sëmundje; shpëtimi nga zilia; lirimi i mendjes nga bindjet e botkuptimet e kota; rehatia e shpirtit dhe qetësia e zemrës.
- Y.Ai që beson në Kader e kalon jetën e tij në rrugë të drejtë, nuk është i pakënaqur me begatitë, nuk bëhet pesimist prej fatkeqësive, e është i bindur thellë se dëmi që e ka goditur është sprovë me Kaderin e Allahut, nuk ankohet për të, përkundrazi duron dhe shpërblehet.
- "Besimi në Kader mbronë prej shkaqeve të humbjes dhe përfundimit të keq, sepse i mbjellë atij (që beson) përpjekje të gjithmonshme për qëndrim (në rrugën e drejtë), për shtimin e punëve të mira dhe largimin nga mëkatet.
- 4.Besimi në Kader mbjellë tek besimtarët përballim të fatkeqësive me zemër të fortë dhe bindje të plotë duke i

që bindjet e tyre t'ia imponojnë masës e cila i kundërshton në bazë të natyrshmërisë së pastër (fitres)

zbatuar shkaqet. Thotë Pejgamberi sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem: "E çuditshme është çështja e besimtarit. Çështja e tij është krejt mirë për të dhe nuk është e tillë për askend tjetër. Nëse besimtarin e godet gëzimi, ai falënderon (Allahun), e kjo i sjell dobi, kurse nëse e godet e keqja, ai bën durim (sabër) andaj edhe kjo i sjell dobi" (Muslimi).

#### Fjala e përkthyesit

Nuk është hera e parë që lexuesit shqiptar i paraqitet një vepër si kjo ku janë trajtuar çështjet më të rëndësishme të fesë islame, çështjet e besimit në gjashtë të vërtetat, me të cilat na ka urdhëruar Allahu xhel-le shanuhu. Por, ky libër i shkruar nga një grup dijetarësh që japin mësim në Universitetin Islamik të Medinës është diçka i veçantë. Shpjegimet e shkurtëra e të qarta për temën të cilën e trajton, janë karakteristikë e këtij libri. Nuk e di se sa e kemi realizuar përkthimin e tij në gjuhën tonë shqipe, por besojmë se do të jeni të kënagur. Mos harroni të na i dërgoni edhe vërejtjet tuaja, nëse keni hasur diçka të paqartë, nëse mendoni se përkthimi nuk është i qëlluar, apo nëse keni çfarëdo lloj sygjerimi. E lus Allahun e Lartësuar të na i falë mëkatet tona e të na bëj prej atyre që e besojmë me besim të vërtetë ashtu si e besuan të Dërguarit, në krye me Muhammedin sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem, ashtu si e besuan shokët e tij të ndershëm, Ebu Bekri, Omeri, Othmani, Aliu e të tjerët, Allahu qoftë i kënaqur me ta. Besojmë se ne me përkthim e ju me lexim e persiatje do ta fitojmë së bashku kënaqësinë e Allahut. Falënderoj Allahun që më ndihmoi gjatë këtij përkthimi si dhe e lus Atë që ta udhëzojë në rrugë të drejtë popullin tonë.

 $<sup>^{\</sup>mbox{\scriptsize TV}}$ Falënderimi i takon Allahut Zotit të botëve. U përfundua përkthimi i këtij libri (dora e parë) me 7 Safer 15 7 (19 prill 7 · · · Y) në Medine.

# Lulëzim Blaka Medine V Safer 1 £ T J ( T · Prill T · · · T)

## Përmbajtja e lëndës

| Hyrja                                              | ٣      |
|----------------------------------------------------|--------|
| Kushti i parë: Besimi në Allahun e Lartësuar       |        |
| N.Realizimi i këtij besimi                         | ٧٧     |
| Y.Definicioni i ibadetit                           | ٠٠.٠٠٢ |
| ۳.Argumentet e Tevhidit                            | ۲۳     |
| Kushti i dytë: Kushti i dytë: Besimi në melekë     | ۲۷     |
| \.Definicioni                                      |        |
| Y.Mënyra e besimit në melekë                       | ۲۸۲    |
| ۳.Frytet e besimit në melekë                       | ۳۳     |
| Kushti i tretë: Besimi në libra                    |        |
| \.Realiteti i besimit në libra                     | ٣٨     |
| Y.Dispozita e besimit në libra                     | ۰٣٨    |
| ".Nevoja e njerëzve për libra                      |        |
| د.Mënyra e besimit në libra                        |        |
| o.Pranimi i lajmeve të librave të mëparshëm        | ٤٠٤    |
| 7. Librat qiellor në Kur'an dhe Sunnet             | ٤ ٤    |
| Kushti i katërt:Besimi në të Dërguarit             | ٩٤     |
| \.Besimi në të Dërguar                             | ۹ ٤    |
| Y.Realiteti i Pejgamberisë                         | ٥١     |
| T.Urtësia e dërgimit të Pejgamberëve               | ٠٥١    |
| ٤.Detyrat e të Dërguarve                           | ۳٥     |
| o.Islami është feja e të gjithë Pejgamberëve       | ٥٥     |
| 7.Të Dërguarit janë njerëz, nuk e dinë të fshehtën | ٥٥     |
| V.Pagabueshmëria e Pejgamberëve                    | ۷٥     |

| ۸.Numri i të Dërguarve                         | ۸٥      |
|------------------------------------------------|---------|
| <sup>9</sup> .Mrekullitë e të Dërguarve        |         |
| Kushti i pestë:Besimi në Ditën e Fundit        |         |
| \.Besimi në Ditën e Fundit                     |         |
| Y.Mënyra e besimit në Ditën e Fundit           |         |
| ۳.Frytet e besimit në Ditën e Fundit           |         |
| Kushti i gjashtë: Besimi në Kaderin e Allahut  |         |
| \.Përkufizimi i Kaderit                        | ٩٣      |
| Y.Shkallët e Kaderit                           | ٩٣      |
| ۳.Ndarja e caktimeve                           |         |
| ٤.Besimi i selefit në Kader                    |         |
| o.Veprat e njerëzve                            | ٩٧      |
| 7. Pikat e përbashkëta mes krijimit dhe veprës |         |
| V.Obligimi i njeriut rreth Kaderit             | 99      |
| ^.Të kënaqurit me Kaderin                      | ١٠٠     |
| 1.Udhëzimi është dy llojesh                    |         |
| ۱۰.Dëshira është dy llojesh                    |         |
| \\.Shkaqet që e ndryshojnë Kaderin             |         |
| ۱۲.Kaderi është sekret                         |         |
| ۱۳. Arsyetimi me Kader                         | ۱۰٤     |
| ۱۶.Ndjekja e shkaqeve                          | ) • • • |
| o.Vendimi për atë që e mohon Kaderin           |         |
| 17. Frytet e besimit në Kader                  |         |
| Fiala e nërkthyesit                            | 1.9     |